
 

- 1 - 
 

 

 

 

 

 

 

神先爱我们所有的人 
 

GOD LOVES US ALL FIRST 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

周明 传道 



 

- 2 - 
 

神所启示的圣经﹝此乃是基督徒的信仰惟一的依据﹞中清楚地明言，「耶和

华﹝即神，下同﹞有恩惠，有怜悯，不轻易发怒，大有慈爱。耶和华善待万民，祂

的慈悲﹝指神的怜恤﹞覆庇祂一切所造的」﹝旧约诗篇一百四十五篇 8-9 节﹞；这

就是说，神的慈悲是覆庇所有的人，神是关爱，顾念，眷顾所有的人；既使是那些

忽视神，悖逆神，离弃神，甚至亵渎神，敌对神的人，包括基督徒在相信和跟从救

主耶稣以前，神也是爱他们的。坦白地讲，不要说是对于一般不信神的世人而言，

就是对于一些信神的基督徒来说，圣经中的这个宣告真是相当的奇特，也是令一般

的人和一些的基督徒不太能明了的；这位在祂一切所行的，一切所作的，虽然都是

有慈爱，但却也都是无不公义的至善，圣洁的神，为甚么会爱，为甚么要爱那些背

离不信祂，不虔不义的人呢？何况，圣经中且宣告说，那些始终都执意不肯信神，

不肯相信和跟从救主耶稣的人，他们在将来耶稣再来的时候，是要受到神对其罪恶

最后的审判，定罪和惩罚的报应，沦于那烧着硫磺的火湖所代表的地狱里，全然地

与神割断，永久地遭受那充满罪恶和苦难，极度恐怖和悲惨，令人哀哭切齿的刑

罚，就是圣经中所称之的人的「第二次的死」﹝亦即人的「永远的死」﹞。不过，

神既然是也爱这些始终都不信神的人，那么神怎会使得他们永久地落在地狱里受苦

呢？圣经中的这两个宣告岂不是相互矛盾，令人费解吗？ 

所以，有人或许会认为，如果圣经中只是记着说，对于那些认罪悔改，相信

神，相信和跟从神所差来的救主耶稣以归属于神，且以神为主，尊神为大地顺从

神，而成为神的国度的子民，神的家里的儿女的基督徒，神是以爱对待之，因此就

会使他们蒙受到神的赐福；这样就比较合情合理，也是我们可以理解的。然而，不

可讳言的，事实上信神的基督徒生前在世上活着的时候，却并不见得是比一般不信

神的世人多有福气，基督徒与一般不信神的世人一样地会受到生老病死，天灾人

祸，劳苦愁烦，缺乏挫折等各样的难处，甚至基督徒可能反而会多受到苦难，不是

吗？而此种基督徒生前与一般不信神的世人一样有难处，甚至反而会多受苦难的情

形，是不是就意谓着神并非如圣经中所说的，乃是爱基督徒的呢？﹝当然不是；请

见下文。﹞我曾经和一位传道人谈起神对人的爱，这位传道人似乎就是认为神只爱

那信神的基督徒，而并不爱一般不信神的世人。另外，有人或许还会以为，对于那

些始终都执意不肯信神，不肯相信和跟从救主耶稣的人，神只是在这些人生前于世

上活着的时候爱他们，他们死后神就不再爱他们了，以致他们死后「神救恩的门就

关了」，他们也就再也没有得救的可能了，终而将来就必定会受到再来的耶稣所要

施行的神对其罪恶最后的审判，定罪和惩罚的报应。可是，难道说当这些始终都不

信神的人经历了「身体的死」而死亡，亦即当他们从生前那种有体有魂的存在的形

态转换到死后另一种只有灵魂的存在的形态时，神对他们的慈爱和怜悯就止息了



 

- 3 - 
 

吗？难道说除了信徒以外，任何的人在死了以后，神就不再爱这些仍然是以灵魂存

在着的人了吗？﹝神当然还是爱这些的人，圣经中记着，「你们要赞美耶和华﹝即

神，下同﹞，要称谢耶和华，因祂本为善，祂的慈爱永远长存」﹝旧约诗篇一百零

六篇 1节﹞；也请参读我所撰写的「人死之后所会遭遇的事情」一书中对此的讲

论﹞。 

圣经中不但讲神对人的爱，同时圣经中也讲人对神的爱，以及人对人的爱，

就是凡是相信神，相信和跟从救主耶稣而归属于神的信徒，都是要爱神和爱人的；

如圣经中所记，「﹝耶稣说﹞你们要尽心，尽性，尽意爱主你的神，这是诫命中的

第一，且是最大的；其次也相仿，就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切

道理的总纲」﹝新约马太福音二十二章 37-40节﹞。所以，基督徒是要尽心，尽

性，尽意地去爱神，基督徒是要全心全意地爱神，就是基督徒对神的爱必须要专

一，必须是至高无上的，是超越其他一切所爱的；而基督徒的「爱人如己」则包括

了基督徒对一般不信神的世人的爱，圣经中称之为「爱众人的心」，和基督徒与基

督徒之间的「彼此相爱」。今天，我们常听见人，包括一些的基督徒，说自己爱这

爱那，而他们所爱的多是事与物，例如，爱大自然，爱地球，爱钱财，爱美名，爱

拥有好的东西，爱宠物，爱工作，爱旅游，爱看电影电视，爱某些嗜好，爱美食，

爱音乐，爱运动，爱打牌，爱玩电动游戏，爱上网，爱看书，甚至爱睡觉，爱清

静，爱独处，爱热闹，爱人多等等；但他们却并不会爱他们所不相信，所不认识的

神，并且他们对人的爱也是局限于只爱那些爱他们的人，只爱那些对他们好的人，

或是只爱他们的亲友，只爱那些他们所喜欢的人，而不是如神一般地去爱所有的

人，包括那些对不起他们，与他们敌对的人在内。 

所以说，人会爱神，人会按着神的心意，如神一般地去爱所有的人，当然首

先人必须要先信神，但是信神的基督徒却并不见得就会爱神，也不见得就会按着神

的心意，如神一般地去爱所有的人；究其原因，乃是因为当一个人没有认识到神对

他的爱，没有体认到神所赐给他的很多出于神对他的爱的恩典，没有因神所赐给他

的很多出于爱的恩典而感谢神时，这个人是不会爱神的，这个人也是不会愿意要按

着神的心意，如神一般地去爱所有的人的。这就好像一个孩子如果没有认识到父母

对他的爱，没有体认到父母对他出于爱的养育之恩而感谢父母时，这个孩子是不会

爱父母的，这个孩子也是不会愿意要照着父母的心意去行的，不是吗？因此，我在

这篇信仰的短文中将只专注于说明神对我们所有的人的爱的这个主题﹝我会再以基

督徒的「爱神爱人」为题，另外撰写一篇信仰的短文；也请参读我所撰写的「深入

阐述基督徒信仰的中心信念及其所代表的意义和适当的应用」一书的第四章中关于



 

- 4 - 
 

「爱神」和「爱人」的讲论﹞，为了是要帮助读者能够对于神对我们所有的人的爱

先行确认，因为惟有当我们先深刻地认清了神对我们的爱，和神所赐给我们诸多出

于祂的爱的恩典以后，我们才会愿意真心地回转归向神，才会愿意专一地爱神，也

才会愿意按着神的心意，如神一般地去爱所有的人。圣经中说，「我们爱，因为神

先爱我们」﹝新约约翰一书四章 19 节﹞，就是指基督徒会爱神爱人，乃是由于基

督徒认识到了神先对他们的爱。天主教退休的前教宗 Benedict XVI 于 2022 年底过

世之后，有新闻报导说，照顾他的护士回想起，Benedict XVI 的临终之言是，

「主啊，我爱祢。」Benedict XVI 一生服事于天主教的教会系统，担任过很多重

要的职位，甚至升任为教宗，他也是一位著名的神学家，受到人的敬重，但他在临

终之际，却是要表露自己对神的爱；我想 Benedict XVI 确实是先体认到了神对他

的爱，然后才会说自己是爱神的。 

不过，也许我们会认为，要人确认神对人的爱还不容易吗？不必说甚么大道

理，只要多多地讲述圣经旧约中所记载的神救助当时的犹太人的作为，和圣经新约

中所记载的耶稣怜悯帮助有需要的人，特别是祂医治各样的病人的事迹，并且也多

多地分享神在现今世上保佑人健康和平安，赐给人成功和富足，供给人力量和才

能，帮助人消灾和解难，医治人的疾病和创伤，满足人的所需和所求，安慰和坚固

困乏失望的人，饶恕和赦免人的缺失过犯等的具体见证，不是就可以让人认识到神

对人的爱了吗？﹝就如我们一般在教会中所常做的。﹞然而，实际上却并不是那么

样的简单，因为世上有一些客观，真实的现象，是必须要仔细，深入地加以考量和

陈明，否则很容易就会造成我们质疑，误解，甚至否定神对人的爱，前述一般不信

神的世人与信神的基督徒生前在世上活着的时候，都一样地会受到生老病死，天灾

人祸，劳苦愁烦，缺乏挫折等各样的难处，甚至基督徒还会多受苦难的情形就是一

个例子﹝请见下文中有关「深入思想和了解神对人的爱」九点的讲论﹞。 

在我说明神对我们所有的人的爱的这个主题之前，请容我先做一个比较。一

般别的宗教信仰的信徒们对于他们所敬拜的神明偶像的态度，多是强调要尊敬所拜

的神明偶像，要畏惧所拜的神明偶像，要叩拜所拜的神明偶像，要献上东西给所拜

的神明偶像，要替所拜的神明偶像建庙造像，要遵照着所拜的神明偶像的意思去行

善积德，要向所拜的神明偶像求福免灾；然而，却好像从来没有听见说，拜神明偶

像的信徒们一定要爱所拜的神明偶像，更不要说是神明偶像也会爱那些拜神明偶像

的信徒们了。所以试问，有听过说，儒家的信徒们要爱孔子，并且孔子也爱儒家的

信徒们吗？﹝孔子根本连现今的儒家信徒们都不认识，怎么可能会爱他们呢？﹞有

听过说，佛教的信徒们要爱佛祖释迦牟尼和其他所拜的佛，并且佛祖释迦牟尼和其



 

- 5 - 
 

他所拜的佛也爱他们所不认识的佛教的信徒们吗？有听过说，道家的信徒们要爱老

子，庄子，并且老子，庄子也爱他们所不认识的道家的信徒们吗？有听过说，人要

爱所拜的玉皇大帝，并且玉皇大帝也爱他所不认识的信徒们吗？有听过说，人要爱

所拜的土地公，并且土地公也爱他所不认识的信徒们吗？有听过说，人要爱所拜的

关公，并且关公也爱他所不认识的信徒们吗？有听过说，人要爱所拜的妈祖，并且

妈祖也爱她所不认识的信徒们吗？好像从来都没有听过有这样说的。既使是对中国

人心目中的老天爷，如果一个人事事都如意，或许有人会说，老天爷特别恩待这个

人﹝也许就是指老天爷特别地眷爱这个人的意思﹞；可是，好像从来没有听说过人

应该要去爱老天爷的，不是吗？况且，就算是人所拜的神明偶像后来真是成为了神

仙，能够认识到他们所有的信徒们，但是这些的神明偶像却不会去爱其他那些不

信，不拜他们的人，不是吗？似乎只有基督徒的信仰强调说，神爱历世历代所有的

人，既使是那些背离不信神，不虔不义的人，神也爱他们；并且，基督徒的信仰更

强调说，神与信祂，属祂的信徒们彼此之间的关系是一定要建立在爱的基础上，亦

即神与信祂，属祂的信徒们之间有一层非常重要的相爱的关系，就如同父母与儿女

之间那相爱的关系一样。 

不过，神爱人，包括神爱基督徒，却是与父母爱儿女有一个很大的相异之

处。那就是儿女看得见父母，因此当儿女看见了父母所做的爱儿女的表现，儿女就

可以肯定地据之而确认到父母对自己的爱；但是，一般来说，我们人并看不见那本

质是灵的神﹝即使是信神的基督徒也并不会常常见到神向他们显现﹞，因此我们通

常都不太十分肯定自己是否经历到了神爱我们的作为，以致也就无法去体认到神对

我们的爱了。充其量，我们最多只会在我们所喜欢的，我们认为是好的事情发生在

我们身上的时候，就认为神是爱我们的；但是，当我们有缺乏，遭灾难，且更在此

时却并没有见到，并没有经历到神供应我们的需要，神帮助我们消灾解难的时候，

或是我们心中的愿望没有得到实现的时候，我们很快地就会怀疑，否定神对我们的

爱，并且还可能会疑神疑鬼地以为自己是否做了甚么得罪神的事，以致神不理我

们，甚至我们是遭到了神的咒诅和惩罚。圣经旧约中记载，被掳到巴比伦去的犹太

人于公元前 538 年起回到耶路撒冷城以重建神的殿，应验了神藉先知耶利米所说的

应许；可是，一直到犹太人归回耶路撒冷一百多年以后，就是到了公元前约 400 年

左右，当先知玛拉基写作圣经旧约的最后一卷书时，归回的犹太人却仍然还是处于

异族波斯帝国的统治之下，而神借着耶利米和其他的先知所说要重新建立和复兴犹

太人，并要使得与犹太人为敌的列国和列族都遭灾遭罚，以致他们会向神，会向犹

太人降服的应许，却迟迟都没有应验，甚至犹太人的处境反而还不如他们，结果就

导致犹太人对神起了怀疑的心，在对神的态度上也趋于散慢，甚至藐视神。圣经旧



 

- 6 - 
 

约的最后一卷玛拉基书中记着，「耶和华﹝即神﹞说，我曾爱你们﹝指犹太人，下

同﹞；你们却说，祢在何事上爱我们呢？」﹝旧约玛拉基书一章 2节﹞；并且，玛

拉基书中还记着当时的犹太人对神悖逆和藐视的情形，以及他们向神所提出的不少

相当不客气的质问。圣经旧约先知玛拉基时期的犹太人，就是人因为一直都没有见

到神帮助，解决他们艰难的处境，以致就落得是怀疑，甚至否定神对他们的爱的一

个例子。 

坦白地说，除了少数曾经历过一些超奇的帮助保佑，消灾解难的人，或是少

数一生都是健康平安，顺利富足的人以外，一般的人，甚至信神的基督徒，都并不

见得能举出一些的实例来证明神对他们的爱，以致他们并不确定神是爱他们的，不

是吗？因此，一般的人，甚至信神的基督徒，也是会如圣经旧约先知玛拉基时期的

犹太人一样，向神质问说，「祢在何事上爱我们呢？」。既使是那些少数曾经历过

一些超奇的帮助保佑，消灾解难的人，或是少数一生都是健康平安，顺利富足的

人，他们却往往会误以为自己如此好的经历和蒙福，乃是因为自己的运气比较好，

或是误以为自己祖上积了甚么阴德，或是误以为自己的好行为得到了好报，而不会

将之归因于神对他们的爱，因此也就不能深刻地体认到神对他们的爱，更遑论会知

道神是爱所有的人的，而就算是那些背离不信神，不虔不义的人，神也是爱他们。

有鉴于此，我接着要先从六个的方面来仔细地说明神对所有的人的爱的作为，以免

我们因为自己活在世上时，都没有见到，没有经历到神的帮助和保佑，供应和赐

福，消灾和解难，就误以为神并不爱我们，神没有赐恩典给我们，而落得不感谢

神，也就不会爱神了。 

关于神对所有的人的爱，我在此篇短文的一开始曾引述了下列前两段的圣经

经文，并且圣经中还有其他相关的经文，我也一并记述于下。而依据这些的圣经经

文，我们可以认识到神的慈爱怜悯的本性，我们更可以认清神对我们所有的人的

爱，以及神所行很多方面的爱人的作为。 

− 「耶和华﹝即神，下同﹞有恩惠，有怜悯，不轻易发怒，大有慈爱。耶

和华善待万民，祂的慈悲﹝指神的怜恤﹞覆庇祂一切所造的」﹝旧约诗

篇一百四十五篇 8-9 节﹞； 

− 「你们要赞美耶和华﹝即神，下同﹞，要称谢耶和华，因祂本为善，祂

的慈爱永远长存」﹝旧约诗篇一百零六篇 1节﹞； 

− 「﹝耶稣说﹞我告诉你们，要爱你们的仇敌，为那逼迫那们的祷告，这

样就可以作你们天父的儿子﹝「天父」是指三一神的圣父，下同﹞，因

为祂叫日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人。....你们



 

- 7 - 
 

要完全，像你们的天父完全一样」﹝新约马太福音五章 44-45, 48

节﹞； 

− 「﹝耶稣说﹞你们倒要爱仇敌，也要善待他们，并要借给人不指望偿

还，你们的赏赐﹝指神所给你们的赏赐﹞就必大了，你们也必作至高者

﹝指神﹞的儿子，因为祂﹝亦指神﹞恩待那忘恩的和作恶的；你们要慈

悲，像你们的父﹝指三一神的圣父﹞慈悲一样」﹝新约路加福音六章

35-36节﹞； 

− 「神爱世人，甚至将祂的独生子﹝指三一神的圣子耶稣﹞赐给他们，叫

一切信祂的﹝指所有信耶稣的人﹞，不至灭亡，反得永生」﹝新约约翰

福音三章 16节﹞； 

− 「﹝耶稣在与十二个同祂最亲近的门徒们一起享用「最后的晚餐」时，

耶稣﹞拿起饼来，祝谢了，就擘开递给他们，说，这是我的身体，为你

们舍的；你们也应当如此行，为的是记念我。饭后也照样拿起﹝盛了葡

萄汁的﹞杯来，说，这杯是用我血所立的新约，是为你们流出来的」

﹝新约路加福音二十二章 19-20节﹞； 

− 「爱是从神来的。....因为神就是爱；神差祂独生子﹝指三一神的圣子

耶稣﹞到世间来，使我们借着祂得生，神爱我们的心在此就显明了。不

是我们爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子﹝亦指三一神的圣子耶稣﹞为

我们的罪作了挽回祭﹝「挽回祭」是指耶稣被钉在十字架上而死，成为

了赎罪的祭，以将人挽回来归于神的意思﹞，这就是爱了。....神爱我

们的心，我们也知道也信。神就是爱，住在爱里面的，就是住在神里

面，神也住在他里面。....我们爱，因为神先爱我们」﹝新约约翰一书

四章 7, 8-10, 16, 19 节﹞； 

− 「祂﹝指耶稣﹞为我们的罪作了挽回祭﹝「挽回祭」是指耶稣被钉在十

字架上而死，成为了赎罪的祭，以将人挽回来归于神的意思；「我们」

则是指信神的基督徒，下同﹞，不是单为我们的罪，也是为普天下人的

罪」﹝新约约翰一书二章 2节﹞； 

− 「惟有基督﹝即耶稣﹞在我们还作罪人的时候为我们死﹝指耶稣被钉在

十字架上而死，成为了替我们赎罪的祭﹞，神的爱就在此向我们显明

了」﹝新约罗马书五章 8节﹞； 

− 「﹝使徒保罗写信给位于现今土耳其西部的以弗所城的教会的信徒们，

对他们说﹞我在父﹝指三一神的圣父﹞面前屈膝，....求祂按着祂丰盛

的荣耀，借着祂的灵，叫你们心里的力量刚强起来，使基督﹝即耶稣，



 

- 8 - 
 

下同﹞因你们的信，住在你们心里，叫你们的爱心有根有基，能以和众

圣徒﹝指所有的基督徒﹞一同明白，基督的爱是何等长阔高深，并知道

这爱是过于人所能测度的，便叫神一切所充满的，充满了你们」﹝新约

以弗所书三章 14, 16-19节﹞； 

− 「耶稣走遍各城各乡，在会堂里教训人﹝「会堂」是犹太人聚集在一起

敬拜神的场所﹞，宣讲天国的福音，又医治各样的病症。祂看见许多的

人，就怜悯他们，因为他们困苦流离，如同羊没有牧人一般。于是对门

徒说，要收的庄稼多，作工的人少；所以你们当求庄稼的主﹝指神﹞，

打发工人出去，收祂的庄稼﹝耶稣以「收庄稼」来表征事奉神的人，出

去向世人传扬耶稣乃是神所差来的救主的福音，使人能认罪悔改，相信

和跟从救主耶稣而归向于神，以替神得着人的意思；而耶稣也选召和栽

培祂的门徒们以成为事奉神，合神所用的工人﹞」﹝新约马太福音九章

35-38节﹞； 

− 「﹝使徒保罗在写给他的同工提摩太的信中自述说﹞我感谢那给我力量

的，我们主基督耶稣，因祂以我有忠心，派我服事祂。我从前是亵渎神

的，逼迫人的，侮慢人的；然而我还蒙了怜悯，因我是不信不明白的时

候而作的。并且我主的恩是格外丰盛，使我在基督耶稣里有信心和爱

心。基督耶稣降世为要拯救罪人，这话是可信的，是十分可佩服的﹝指

是值得完全接受的意思﹞，在罪人中我是个罪魁，然而我蒙了怜悯，是

因耶稣基督要在我这罪魁身上，显明祂一切的忍耐，给后来信祂得永生

的人作榜样」﹝新约提摩太前书一章 12-16节﹞； 

− 「﹝复活的耶稣对门徒们说﹞你们要去，使万民作我的门徒，奉父，

子，圣灵﹝指三一神的圣父，圣子，圣灵﹞的名给他们施洗；凡我所吩

咐你们的，都教训他们遵守」﹝新约马太福音二十八章 19-20 节﹞； 

− 「﹝复活的耶稣在归回到三一神的圣父那里去之前，对门徒们说﹞圣灵

降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶路撒冷，犹太全地和撒

玛利亚，直到地极，作我的见证」﹝新约使徒行传一章 8 节﹞； 

− 「诸天述说神的荣耀，穹苍传扬祂的手段﹝这是指神所创造的天体和天

象彰显了神的荣耀和作为，人据之可以认识到神的伟大和能力﹞」﹝旧

约诗篇十九篇 1 节﹞； 

− 「神的事情，人所能知道的，原显明在人心里，因为神已经给他们显

明。自从造天地以来，神的永能和神性是明明可知的，虽是眼不能见，

但借着所造之物，就可以晓得，叫人无可推诿﹝指人虽然看不见神和神



 

- 9 - 
 

的本性，但是借着神所创造的宇宙万物，人就可以晓得神的存在，和神

的永能和神性，是人不能托辞不知的，是人不能加以否定的﹞」﹝新约

罗马书一章 19-20节﹞。 

从上面所引述的圣经经文，我们可以知道，神本着祂长阔高深的「爱仇敌的

爱」，实际上对所有的人都满有很多方面的爱的作为在他们的身上；其中包括了，

第一方面，对于所有那些忽视，悖逆，离弃，亵渎，敌对神而落在罪恶之中的人，

包括基督徒在相信和跟从救主耶稣之前，神并没有立刻就报应他们，把他们都除

掉；这并不是神姑息养奸，也不是神不够力，无法把恶除掉，更不是神对恶的存在

漠不关心，而是神要给恶人一个悔改的机会。换句话说，神是一直都在长期耐心地

等待那忽视，悖逆，离弃，亵渎，敌对神的罪人悔改归向祂。上面有一段圣经的经

文中记着使徒保罗自述他原来是亵渎神，逼迫，杀害基督徒的，但是复活的耶稣后

来却特别向保罗显现，以致保罗能信主得救，并且还被神所用，到处传扬福音，建

立教会，更在神的启示之下，写作了很多圣经新约中的书卷，以阐明基督徒的信

仰。我自己于 1992 年信耶稣成为了基督徒的十年之前，曾经在一个圣诞节的基督

徒布道聚餐上拒绝了福音，拒绝了神。我当时于 1982 年先一个人从台湾到位于美

国中部芝加哥市附近的西北大学﹝Northwestern University﹞去读研究所﹝那时

刚结婚不久的妻子还留在台湾，因为当时台湾政府有留学生的配偶不能同时一起出

国的规定；而我到美国不久才知道妻子已怀了身孕，等到第二年孩子生下来以后，

妻子和孩子才来美团聚﹞。那年的圣诞节，实验室中一位高班的学长﹝他也是从台

湾来的﹞，邀请我去参加一个家庭式的基督徒布道聚餐；当时我没有信神，也是第

一次参加这一类的聚会。吃完一顿美味的圣诞大餐，听完几位基督徒的个人见证，

轮到自我介绍时，我竟大言不惭地说，你们信耶稣去行善做好，我在台湾自小学的

是孔孟之道，儒家思想，也是要行善做好；你们走你们的阳关道，我过我的独木

桥。那时我这样拒绝了神，神却并没有立刻就报复我，惩罚我，除掉我这个恶人；

反而神一直忍耐等待我的悔改，使我在十年后﹝1992 年﹞受到神的感动而信了神

﹝请见下文﹞，并在 1996 年呼召我去读神学院，而 1999 年我神学院毕业后，神还

带领，帮助我一直在教会服事，担任传道人迄今。 

神对所有的人的爱的第二方面的作为乃是，神本着祂对所有的人的慈爱，怜

悯和恩典，一直都长期耐心地等待那悖逆，离弃和敌对神的罪人悔改归向祂，并且

神在这长久等待的期间，不但没有报复，惩罚，除掉那悖逆离弃神，以致落得是不

虔不义的罪人，反而如上面另一段圣经的经文中所说的，神依然继续地看顾，供给

普世悖逆祂的世人在世上生存所需的空气，阳光和雨水等，「祂﹝指神﹞叫日头照



 

- 10 - 
 

好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人」，使他们可以赖以存活。神如此

做，其实是与圣经旧约中所记载的，虽然神借着摩西所拯救，所带领离开埃及为奴

之地的那第一代，二十岁以上，为数有六十万之多的犹太人男丁，他们总是不信

神，藐视神，甚至更试探神，要挟神，但是神却还是有四十年之久，仍然继续地从

天上降吗哪，叫磐石出水，在旷野养活了他们，直到他们因着自己对神的不信，而

都倒毙在旷野一样，这都是神本于祂对人的爱的恩典的作为。 

神对所有的人的爱的第三方面的作为则是，如上面引述的几段圣经的经文中

所说的，神本着祂对人的爱，还做了最大的牺牲和付出，差派三一神的圣子耶稣，

降生成为一个低下卑微的人来到世上，以与人认同，走人所在走的辛苦的路，面对

人所在面对的罪恶的诱惑和试探﹝只是耶稣并没有犯罪﹞，最后耶稣更照着神拯救

人的计划的安排，为了要赎人的罪就舍身流血，像一个罪犯那样凄惨痛苦地被钉在

十字架上而死，三日后却从死里复活，成就了神为人所预备的那惟一能脱离罪恶，

回转归向神而得救的道路，使得凡是认罪悔改，相信和跟从救主耶稣的人，都能白

白地蒙神赦罪，免受公义的神对罪恶最后的审判，定罪和惩罚的报应，而不会遭到

永刑的悲惨的结局，并且亦蒙神赐那再造的新生命，取代其原有那带着罪性的旧生

命而重生，以从原来所落在的「灵性的死」中复活过来，因此他们一举一动能够活

出那再造的新生命的样式来，就是有符合神眼中真正的善的信心的行为流露出来，

终而在将来耶稣再来的时候，会承受永生的蒙福的结局，就是永远安稳地活在神的

面前，在永恒里蒙受神所赐的恩福，得享那满足，永久的福乐。在此我必须要特别

加以申明，虽然惟有那认罪悔改，相信和跟从神所差来的救主耶稣的人，才能得着

神的拯救，就是白白地蒙神赦罪，免受神对罪恶最后的审判，定罪和惩罚的报应，

且蒙神赐那再造的新生命而重生，以从原来所落在的「灵性的死」中复活过来，但

是如上面所引述的两段圣经经文，新约约翰福音三章 16 节和新约约翰一书二章 2

节中所宣告的，耶稣却是神为所有的世人所预备的那一条得救的道路，而并不是神

只赐给基督徒的救主；并且，耶稣为人的罪被钉在十字架上而死，作了挽回祭，乃

是为普天下所有的人的罪，而并不是单为基督徒的罪。不信耶稣的非基督徒没有得

到神的拯救，并不是神不要将救恩赐给他们，而是很可惜的，他们拒绝接受神所赐

给他们的救恩。 

神对所有的人的爱的第四方面的作为乃是，如上面引述的两段圣经的经文中

所记载复活的耶稣对祂的门徒们的托付，神不但差派三一神的圣子耶稣，降生为

人，来到世上，为了赎人的罪，被钉在十字架上而死，三日后从死里复活，以成就

神为人所预备的那惟一能脱离罪恶，回转归向神而得救的道路，并且神也叫那信神



 

- 11 - 
 

的，是神的国度的子民，也是神的家里的儿女的基督徒，不辞辛劳，不计代价，不

顾安危，不惧迫害，不怕失败地将神和神为人所预备的这一条在救主耶稣里得救的

道路，去向普世每一代的人传讲，以使他们也有认罪悔改，相信和跟从救主耶稣而

得救的机会。从神对所有的人这第四方面的爱的作为，以及圣经中所记耶稣在讲一

个「找着一只失羊的比喻」时这样说，「﹝耶稣说﹞你们中间谁有一百只羊，失去

一只，不把这九十九只撇在旷野，去找那失去的羊，直到找着呢？找着了，就欢欢

喜喜地扛在肩上，回到家里，就请朋友邻舍来，对他们说，我失去的羊已经找着

了，你们和我一同欢喜吧。我告诉你们，一个罪人悔改，在天上也要这样为他欢

喜，较比为九十九个不用悔改的义人欢喜更大」﹝新约路加福音十五章 4-7节﹞，

或许有人会因此而认为神似乎爱不信神的非基督徒，超过爱信神的基督徒。其实不

然；只是由于神也爱那些背离不信祂，不虔不义的罪人，所以当有一个罪人悔改而

归向神时，就像一只失落的羊被找着了，在神那里是会非常的欢喜快乐。至于说那

些很多生前从来都没有听过，读过，以致完全不知道救主耶稣的福音的人，包括圣

经旧约时代所有的犹太人和非犹太人，以及新约时代福音未及之地的人，神则是会

安排在他们死后，一直到将来耶稣的再来的这段期间，让他们能从那亦死了的基督

徒那里听到正面的福音信息﹝请参读我所撰写的「人死之后所会遭遇的事情」一书

中的讲论﹞。 

神对所有的人的爱的第五方面的作为乃是，如圣经中所说的，神不但一直普

遍性地借着祂所创造的宇宙万物的浩大和奇妙，精巧和美丽；神也借着祂照着祂的

形像和样式所创造的人的奇特，包括人先天地就具有的相同的善恶，对错，是非和

真假的观念﹝所谓人的良心﹞，都具有的好坏的观念，都具有的永恒的观念，都具

有的敬拜神明的意识；神亦借着世上的天灾人祸，罪恶苦难，人类历史的演进变

迁，世事无常，和每个人在世上生活时的生老病死，劳苦愁烦的际遇和经历等等，

来一直不断地呼吁，唤醒，规劝，警戒普天下所有的人不要再忽视神，悖逆神，离

弃神，敌对神；并且，也如圣经中所记载的，神还一直特别性地借着祂在圣经旧约

时代所拣选的犹太人的整体和个人的示范；神也借着祂在圣经新约时代所拣选的基

督徒的生命见证和传扬福音；神亦借着祂在圣经旧约和新约中所启示的其他的真

理，预告和应许等，包括最重要的，那位降生为人，来到世上的三一神的圣子耶稣

生平的言行和事迹，特别是耶稣照着神拯救人的计划的安排，舍了自己的性命，被

钉在十字架上而死，三日后却从死里复活，使得凡是相信和跟从救主耶稣的人，都

能白白地蒙神赦罪，并且都能从原来「灵性的死」中复活过来，而脱离罪恶，归向

于神的福音，来一直不断地呼召，教导，提醒，敦促人要去思想，寻求，认识，归

向神。 



 

- 12 - 
 

请容我以自己所经历的一件事，而被神唤醒，预备，敦促要去思想，寻求，

认识神，来见证神对人这第五方面的爱的作为。我在前面说过，我于 1982 年在芝

加哥市附近的西北大学读研究所时，曾经在一个圣诞节的基督徒布道聚餐上拒绝了

福音，拒绝了神。我在研究所毕业以后，就与妻子和两个孩子举家搬到美国东部的

新泽西州﹝New Jersey﹞去工作了几年。其后，我因工作变动，又于 1990 年六月

中旬举家从美国东部的新泽西州搬到西部的加州﹝California﹞。当时，我的妻子

怀我们的第三个孩子已有八个月了，挺个大肚子，还有七岁的大女儿和快六岁的大

儿子，再加上我的父母，他们是从台湾来美国要帮我的妻子做月子。所以，我计画

六月初就一个人先到加州来上班，找好了住处，然后再回到新泽西州去，把全家人

都接来加州。而且，因为我们在新泽西州的住处离机场甚远，开车要一个多小时；

为了怕临时交通阻塞，误了一早的班机，因此我计画回去接全家人来加州的前一天

晚上，全家人都住在机场附近的旅馆，到时候绝不会误了班机。一切都计画好了，

一切也都按着计划进行。 

我六月一日就一个人先来到加州上班，找好了住处，两周后的一个星期五的

上午搭机回到了新泽西州，在机场租了一部车，开到了家，收拾了随身要带的行李

﹝大件的行李，家具和一部自己的车子当天交给了搬运公司运往加州﹞，又开租来

的车将全家人带到了机场附近所预订的旅馆，安顿好了，吃了晚饭，全家人早早地

就了寝，因为我们飞往加州的班机是星期六早上九点钟起飞。星期六早上全家人起

了个大早，吃完早餐，我开租来的车将大家送到机场时，时间是七点半，离飞机起

飞还有一个半小时，时间绰绰有余﹝当时并不像现在，须要早些到机场﹞；我然后

一个人就去还租来的车，还了租车以后我则计画搭租车公司的机场往返车

﹝shuttle bus﹞到机场与家人会合。 

但是，当我把车开到前一天租车的地方时，我却发现租车是在那个地方，可

是还车却不是在那里﹝我不太记得当时我是向哪家租车公司租的车；通常在机场租

车子，租车和还车都是在同一个地方﹞。当我发现我不能在原来租车的地方还车

时，我就把租车合约拿出来看一看。果然不错，还车是在另外的一个地方，合约上

还有地址。可是，因为飞机还有一个多小时才起飞，我也不很急。虽然我对机场附

近并不太熟悉，但我想总是会有指标的，所以我没有仔细看地图，找还车的地址在

哪里，也没有问别人，就自己开上了高速公路去找。就这样，一直找到八点半，仍

然没有找到还车的地方。这时，我已是急的比「热锅上的蚂蚁」更急了。我父亲的

个性是「赶早不赶晚」，他的胃又不太好，是不能担心的，再加上妻子怀胎八个

月。全家人都在机场等我，已等了一个小时，也不知道我是不是出了甚么事，飞机



 

- 13 - 
 

再过半个小时就要起飞了。而我仍在高速公路上进进出出的，找还车的地方。又不

能把车子随便丢在机场不管，上飞机算了；租车公司有我信用卡的号码，不知道会

罚我多少钱。我一生从来都没有落到像这样，完全不知道该怎么办的地步，真可谓

是「走投无路」。 

那时我还没有信神，但是也只好迫切地向「老天爷」求帮助了。求完之后，

又盲目地开了五分钟，依旧没有找到。就在那时，我转了一个弯，看见还车的地方

就在前面不远；也来不急高兴了，赶紧去把车子还了。刚还了车，一走出租车公司

办公室的自动门，门旁就站着一位租车公司的机场往返车的黑人司机，他问我说是

不是要去机场搭飞机，我说是的。他立刻就让我上了他所开的机场往返车，车上除

了司机，就只有我一个人；一路往返车都不须要停，五分钟不到，我就到了机场我

的航空公司的所在位置。我父亲看见我，急着说，你到哪里去了啊。十分钟前，我

还「气急败坏」地在找还车的地方；十分钟以后，我就到了机场，简直是令人不敢

相信。搬到加州以后，我常常想起这件事情。我一直都自豪于能够靠自己的聪明能

力去计画，去解决所发生在我身上一切的事；可是，一件那么小的，还车子的事情

却使得我「束手无策」，证明我自己是不可倚靠的。 

老实说，上述我在新泽西州的机场「走投无路」地还不了租车的经历，乃是

由于我没有认识到自己的有限渺小，没有认识到自己是不可倚靠的，反而误以为靠

着自己卓越的能力和周详的计划就可以凡事顺利的结果。然而，神看见我这个不信

神，还曾拒绝过福音的人落在急难之中，却主动地对我施与怜悯和恩典，奇妙地帮

助我在最后一刻还了租车，赶上了飞机；并且，事后神还更进一步地带领，教导，

感动，改变我的心，不但没有庆幸是因为自己运气好，或是自己是好人有好报，才

在最后一刻还了租车，赶上了飞机，反而深刻地领悟到自己的有限渺小，不可倚

靠，而能从自己原来的无知，骄傲和自大中有所悔改，且愿意去思想，寻求和认识

神，以致我在这还租车的事件发生之后两年，就相信和跟从了救主耶稣﹝我 1992

年参加教会，相信和跟从救主耶稣，倒还不只是因为我感谢神当时的解危，更是因

为我因此而深刻地体验到自己的有限渺小，不可倚靠，而从原来的自大和自傲中有

所悔改；我信主的经过请见下文﹞。我的这个经历乃是神因着爱人，而借着人在世

上生活时的际遇，去带领，教导，感动，改变，保守，帮助人，以使人能够悔改得

救的作为的一个例子。 

神对所有的人的爱的第六方面的作为则是，神除了，如上所述，使用很多的

人事物，和祂所启示的圣经的旧约和新约，来一直不断地呼吁，唤醒，警戒，规

劝，敦促普天下所有的人不要再忽视神，悖逆神，离弃神，敌对神，而要去思想



 

- 14 - 
 

神，寻求神，认识神，归向神；甚至，神还进一步，「临门一脚」地对人加以带

领，帮助，预备，感动，改变，以使得人对神会具有「启蒙」或「开端」的信心，

去接受神的拣选和呼召，而愿意认罪悔改，相信和跟从救主耶稣以得救。我再记述

自己信主的经过，来见证神对人这第六方面的爱的作为。由于我在新泽西州的机场

「走投无路」地还不了租车，深刻地体验到自己的有限渺小，不可倚靠，而从自己

原来的无知，骄傲和自大中有所悔改的经历，因此两年之后﹝1992年﹞当妻子在

几个月前先去参加的一间教会，派人来邀请我也去教会时，我就没有抗拒地同妻子

和孩子们一起去了﹝依着我十年前拒绝福音，拒绝神的态度，如果我没有悔改，我

是不会愿意去教会的﹞。在我们固定地参加教会几个月之后，教会举行了连续几天

晚上的福音布道会；第一天晚上我与妻子一起去听，布道的牧师在讲完道，做祷告

的时候，就邀请愿意接受耶稣为救主的人当场举手。我那时心中有一股很强烈的感

动想要举手；然而，我的个性是相当保守的，实在不习惯在大庭广众之下「抛头露

面」，所以就按下了心中的感动没有举手﹝但是我对于当时自己会有很强烈的感动

想要举手，却觉得很奇怪﹞。当晚回到家中，与妻子谈起所听的讲道，我就说当时

我很想举手，以表达要接受耶稣为我的救主的意愿；没想到妻子说当时她也想举

手，接受耶稣为她的救主。于是，我们就决定第二天晚上再去听讲道；而第二天晚

上去的时候，听完讲道我们两人就同时举手，表达了我们愿意接受耶稣为我们的救

主。接着，在当年的六月十四日我和妻子就在这间教会同时接受了基督徒的洗礼。

我深深地体会到，神不但是借着我还租车经历来预备我，并且神更是「临门一脚」

地感动我去相信祂。 

我还知道神「临门一脚」地感动人对神有「启蒙」或「开端」的信心去相信

祂，去相信和跟从救主耶稣的其他好些的例子，谨举三个这样的例子如下。第一

例，我在读神学院的时候，有一位比我低一届的陈姓神学生分享说，他与妻子结婚

时，妻子已经是基督徒了，而他还不是；但是他却固定每个星期日都会陪妻子去教

会听讲道，每年的暑假也都会一起去参加教会所举办的暑期福音营。这样经过了

七，八年，虽然教会中的牧师和基督徒常常劝他信耶稣，但他却仍然还是没有信。

一直到第八年的那个暑假，他与妻子和孩子又一起去参加教会所举办的暑期福音

营，而这一次他在听了讲道之后，心中却有「感动」，就信了耶稣，接受洗礼而成

为了基督徒。这位陈姓的神学生还说，这一次他所听到的讲道，以前也都听过，然

而以前听的时候心中都没有「感动」，但是这一次却有，他也不知道是为甚么。所

以我常说，其实基督徒并不知道自己为甚么，凭甚么会相信那一位眼不能见到的神

乃是客观真实存在的，基督徒也不知道自己为甚么，凭甚么会相信那一位低下卑

微，最后还像罪犯一样凄惨地被钉在十字架上而死的犹太人耶稣，就是神所差来的



 

- 15 - 
 

人类惟一的救主，但是基督徒却知道，也肯定自己确实是这样相信的，因为如圣经

中所说的，任何一个人会相信神，会相信和跟从救主耶稣，都不是由于这个人自己

的选择和决定，而是本于神因爱人而赐给他诸多的恩典，包括神对他拣选的恩典，

以及神事先对他的带领，帮助，预备，感动的恩典，以致他对神会具有那「启蒙」

或「开端」的信心，就是他得到神的启蒙，而开始会对神具有信心，开始会相信

神，会相信耶稣乃是神所差来的救主而得救。 

第二例，我亦认识一位也姓陈的基督徒，他自己说他信耶稣之前，也是常常

陪着是基督徒的妻子进出教会多年的。教会的基督徒都常常劝他要信耶稣，与妻子

一样成为基督徒，他却不置可否。有一次他出难题式地对教会一位常劝他信耶稣的

基督徒说，如果这位基督徒放下世上的工作，全时间在教会服事，那么他就信耶

稣。他以为这位基督徒绝对不可能放下世上很好的工作；想不到过了不久，这位基

督徒受到神的呼召，真的放下了世上的工作，在教会全时间地服事。然而，当这位

基督徒以他先前的承诺来催他信耶稣时，他却支吾其词。其后不久，他开车被撞，

身受重伤，送医治疗康复后，就立刻信了耶稣。他事后自己说，他在那位基督徒催

他信耶稣时，没有马上遵守承诺而信耶稣，是因为他认为自己还年轻，以后有的是

时间可以信；然而，在他将被车撞的那一刻，他看着对方的车子就要撞过来，那时

他才体会到自己没有时间了；当场他喊了一句「耶稣救我」，就晕过去了。因此，

他在康复以后，就立刻信了耶稣。这一位开车被撞以后才信耶稣的基督徒，他开车

被撞很可能乃是他或对方开车不小心的结果；然而，神却奇妙地借着人开车的失

误，让他体会到自己没有时间了，要及早信耶稣；并且，神也保守他没有因车祸而

丧命，神还帮助他车祸后身体的康复。他的这个经历乃是神因着爱人，而借着人在

世上生活时的际遇，去带领，教导，感动，改变，保守，帮助人，以使人能够悔改

得救的作为的另一个例子。 

第三例，我们教会以前有一位女信徒，她带了一位尚未信神的刘姓男士常来

教会参加聚会和听讲道。过了几个月，这位女信徒对我说，这位刘姓男士有意思想

要信耶稣；于是，我就在星期日教会聚会结束后，找了一个机会问这位刘姓男士是

不是心中有感动，想要接受耶稣为他的救主。这位刘姓男士却回答说，他认为自己

还没有预备好，因为他虽然来教会听讲道有一阵子了，但自认对神还不够了解，心

中也有不少的疑问，所以他觉得自己需要进一步地多认识神，多认识基督徒的信仰

以后，再信耶稣比较妥当。我就对他说，如果他有甚么信仰上的问题，我非常愿意

尽我所知道的加以解答；然而，我也告诉他说，一个人并不是在完全认识神，认识

基督徒的信仰以后，才可以信神和接受耶稣为救主的。当时，我看他有一些犹豫为



 

- 16 - 
 

难的样子，也就没有再催促他了；只是对他说，不妨向神祷告，看神会怎样带领和

感动他。接下来的那个星期三的晚上，这位刘姓男士就来到我家，我还没有来得及

问他，他就迫不及待地对我说，他向神祷告以后，心中有感动而了解到，自己接受

耶稣为救主乃是一个开始，在信了耶稣以后再多认识神，多认识基督徒的信仰也不

迟。我听了就对他说，我真是为他感谢神，因为神听了他的祷告，感动他而使他

「开了窍」，有这样一个正确的了解﹝其实，绝大多数的基督徒在刚刚相信和跟从

救主耶稣的时候，还并不认识神，并不认识耶稣，也并不认识基督徒的信仰，而是

在信了耶稣之后，在神所赐的圣灵继续地带领，教导，帮助和指正之下，经由教会

传道人和其他基督徒的教导，帮助和切磋，才愈来愈认识神，体验神的，我本身就

是这样；而我们教会要求信徒在接受洗礼之前，必须上一些介绍基督徒的信仰的课

程以认识神，这并不意谓着这些的课程会使人对神具有信心，而是为了要帮助那已

经对神具有信心的信徒在接受洗礼之前，经由这些的课程以对神有所认识﹞。当

场，他就表示愿意信耶稣；于是我就带他做了认罪悔改，接受耶稣为他的救主的决

志祷告；后来不久，他也在我们教会接受了洗礼。 

所以，虽然一个人会对神具有信心也是在于神爱人的恩典的作为，但这个人

却是可以向神祷告，向神祈求，将自己在信神，在相信和跟从救主耶稣上各种的困

难和挣扎的真实情况坦白地告诉神；然后，耐心等候看神会怎样地有所作为来带

领，帮助和感动自己，并且积极回应神的带领，帮助和感动。圣经中记着耶稣所说

的一个应许，「﹝耶稣说﹞你们祈求，就给你们；寻找，就寻见；叩门，就给你们

开门。因为凡祈求的，就得着；寻找的，就寻见；叩门的，就给他开门」﹝新约马

太福音七章 7-8 节﹞。因此，在一方面基督徒与神同工，忠心正确，不辞辛劳地向

人传讲福音，教导圣经的时候，以及在另一方面人因事先受到神的引导带领，提醒

预备，而愿意主动积极，认真恒切地去思想，去寻找，去祈求神的时候，神本着祂

对人的慈爱，怜悯和拣选的恩典，总是会再借着各样的作为，继续进一步地带领帮

助，感动改变那对神「祈求，寻找，叩门」的人，而使得这些的人必定有「得着，

寻见，开门」，因此他们才会凭着神所赐的那「启蒙」或「开端」的信心，去回应

神的拣选和呼召，而开始会相信神，会相信和跟从神所差来的救主耶稣，以脱离罪

恶，归向于神。因此，关于人是如何会对神具有信心，以致人能够相信和跟从救主

耶稣而得到神的拯救，与其问说神要不要一个人，还不如问说这个人要不要神；并

且这个人会不会要神要到一个程度，以致这个人还不只是求神带领和帮助自己对神

具有信心，而是会进一步地将自己在信神，在相信和跟从救主耶稣上所有的困难和

挣扎坦白地告诉神，恳切地祈求神要他，也祈求神帮助他要到神。如此，爱人的神



 

- 17 - 
 

是终会有所作为，也使得这个对神「祈求，寻找，叩门」的人，有「得着，寻见，

开门」的。 

有关神对人这第六方面的爱的作为，就是神在最后的关头奇妙地感动人，使

人对神具有「启蒙」或「开端」的信心去相信祂，去相信和跟从救主耶稣而得救

﹝我将神终使得那对神「祈求，寻找，叩门」的人，必定有「得着，寻见，开门」

的这个不可否定，不可忽视的奇特的作为，称为是人对神会具有信心的不可或缺的

「临门一脚」﹞，或许有人会以为神对人这第六方面的爱的作为，只是限于对那信

神之前的基督徒，以使他们会对神产生信心，而不是神对所有的人的爱的作为，因

为这个作为似乎并没有发生在那一直都不信神的非基督徒身上，那一直都不信神的

非基督徒并没有对神产生信心。所以，对于那一直都不信神的非基督徒而言，神对

他们只有前五个方面的爱的作为。甚至，或许有人更会认为，神对基督徒和非基督

徒的差别待遇，乃是因为神拣选了基督徒得救，但却没有拣选非基督徒得救，所以

神才会在最后关头「临门一脚」奇迹式地特别感动基督徒，并且还超自然性地将那

「启蒙」或「开端」的信心赐给基督徒，以使得基督徒开始会相信神，会相信耶稣

乃是神所差来的救主而得救。但是，神对非基督徒则没有这样做，以致非基督徒还

是对神没有信心，非基督徒依然还是不相信神，还是不相信和跟从救主耶稣，就造

成非基督徒无法得救。这种说法的言下之意乃是指，神对非基督徒的爱并不像神对

基督徒的爱那么深﹝还记得我在前面论及神对所有的人第四方面的爱的作为时曾提

到，有人或许会因为神叫基督徒不辞辛劳，不计代价，不顾安危，不惧迫害，不怕

失败地将神和神为人所预备的这一条在救主耶稣里得救的道路，去向普世每一代的

人传讲，以使他们也有认罪悔改，相信和跟从救主耶稣而得救的机会，以及圣经中

记着耶稣说，一个罪人悔改，在天上也要这样为他欢喜，较比为九十九个不用悔改

的义人欢喜更大，就反而认为神似乎爱不信神的非基督徒，超过爱信神的基督徒

吗？﹞。 

其实不然；神对所有的人这第六方面的爱的作为，也同样地发生在那不信神

的非基督徒身上。让我以圣经中所记载的，那两个与耶稣同时被钉在十字架上受死

的强盗﹝一个在耶稣的右边，一个在耶稣的左边﹞为例来说明之。这两个强盗很可

能是与巴拉巴一同反叛作乱，且杀了人而犯法的；罗马巡抚彼拉多，应犹太人的要

求释放了巴拉巴，却没有释放无罪的耶稣，致使耶稣代替了巴拉巴与这两个强盗同

时被钉十字架而死。如圣经中所记载的，与耶稣同时被钉在十字架上受死的这两个

强盗，他们两人原来都是同在场的犹太人一样，看见耶稣没有自己救自己地从十字

架上下来，神也没有救祂的凄惨，可怜，无助的样子，而在讥诮耶稣。但是，后来



 

- 18 - 
 

其中有一个强盗在身体和心理都遭受到极度痛苦和绝望的情况下，却在十字架上临

死之际改变了态度，不但认罪悔改，承认自己的罪过，也不再讥诮耶稣，还责备另

一个强盗对耶稣的讥诮，并且更相信那像罪犯一样凄惨地被钉在十字架上受死，是

那么样的无助和失败，被众人所放弃和讥诮的耶稣，就是神所差来的救主，因而祈

求耶稣得国降临的时候记念他。圣经中记着，「耶稣对他说，我实在告诉你，今日

你要同我在乐园里了」﹝新约路加福音二十三章 43节﹞；这就是说，这个在十字

架上悔改信耶稣的强盗，从此就得到神的拯救，而活在神的面前了。 

从这个在十字架上悔改信耶稣的强盗原来也是在讥诮耶稣来看，他并不是一

个原来就认识耶稣，就仰慕耶稣，就认同耶稣的教导，就想跟从耶稣的人，他只知

道耶稣不像他们这两个强盗，耶稣并没有做过一件不好的事，而这个强盗会在十字

架上临死之际有这样的改变，对耶稣具有那在当时可说是「举世无双」的真正的信

心，绝对不是他自己想通了，自己开窍了，也不是他被说服了，被劝从了，亦不是

他被利诱了，被逼迫了的结果，更绝对不是他「信口开河」地随便说说，而完全是

神在最后的关头，「临门一脚」地对他奇妙的带领和感动之所致。而神则可能是借

着耶稣被钉在十字架上受到极度痛苦的时候，不但没有责骂，咒诅那些诬害祂，将

祂钉在十字架上受死的人，竟然还求三一神的圣父赦免那些的人，和耶稣在十字架

上托付祂的一个门徒照顾母亲马利亚等的举动，来奇妙地带领和感动这个强盗。然

而，我们要问的是，神为甚么不同样地也对另一个强盗加以奇妙地带领和感动，以

使这另一个强盗也会认罪悔改，相信耶稣而得救呢？或许，这样问并不对；我们应

该要问的是，神是否也同样地对另一个强盗加以奇妙地带领和感动呢？从这另一个

强盗并没有也在十字架上临死之际认罪悔改，相信耶稣，我们也许会贸然地就认为

神并没有同样地对另一个强盗也加以奇妙地带领和感动；而我们会这样加以判定，

乃是因为我们可能误以为当神感动一个人的时候，这个人是绝对不会违背神的感动

的，这个人对神的感动是一定会「身不由己」地，像一个机器人一样地「惟命是

从」；甚至，我们也可能误以为，不管一个人是愿意或不愿意，是要或不要，神都

会超自然性，奇迹式，像把新的程式输入计算机一样地将那「启蒙」或「开端」的

信心硬塞给，硬灌输给人，以使人无法抗拒地去信神。我们这些的看法其实并不合

圣经中的教导；圣经中提醒信神的基督徒说，「不要销灭圣灵的感动，不要藐视先

知的讲道」﹝新约帖撒罗尼迦前书五章 19-20节﹞。由此可见，既使是信神的基督

徒都会销灭圣灵对他们的感动，都会藐视神使用的先知所讲的道，更不要说是不信

神的非基督徒了，不是吗？况且，神通常也没有把全备的信都直接超自然性地灌输

给每一个基督徒，而是要基督徒在对神的信心上循着一个学习，建造，考验，磨

炼，甚至挣扎，失败等步骤的自然性的过程以成长成熟，不是吗？ 



 

- 19 - 
 

所以，当这两个强盗与耶稣同时被钉在十字架上受死的时候，他们原来都在

讥诮耶稣，他们也看到了同样的事情发生，但是后来其中一个却正面地回应了神对

他的带领和感动，凭着神所赐的那「启蒙」或「开端」的信心而认罪悔改，相信耶

稣，但另一个则受到某些因素的影响，或是因一直沉耽于自己原来对耶稣的讥诮之

中而不愿回头，或是因被钉在十字架上受死所遭受到极度的痛苦和绝望而无暇他

顾，就没有回应，甚至销灭，藐视，拒绝了神对他的带领和感动，以致无法得着神

要赐给他的那「启蒙」或「开端」的信心，而没有认罪悔改，没有相信耶稣。因

此，实际上，神在最后的关头，「临门一脚」地要对人加以奇妙地带领和感动，要

将那「启蒙」或「开端」的信心赐给人，要使人会去相信神，会去相信和跟从救主

耶稣而得救的这第六方面的爱的作为，并不只是限于对那信神之前的基督徒，而是

对所有的人的爱的作为。然而，不幸的是，当神这第六方面的爱的作为发生在所有

的人的身上的时候，他们当中那一些一直都不信神的非基督徒却受到某些因素的影

响，或是因一直沉耽于自己原来对神的不信悖逆，或世俗的观念想法之中而不愿回

头，或是因忙碌于在世上生活的劳苦愁烦而无暇他顾，就没有回应，甚至藐视不

顾，销灭拒绝神对他们的带领和感动，以致无法得着神要赐给他们的那「启蒙」或

「开端」的信心，就依然是硬着颈项，执意地不肯认罪悔改，也不肯相信神，不肯

相信和跟从救主耶稣，结果落得是没有得救，没有脱离罪恶而归向于神。﹝针对那

些很多生前从来都没有听过，读过，以致完全不知道福音的人，包括圣经旧约时代

所有的犹太人和非犹太人，以及新约时代福音未及之地的人，神对所有的人这第六

方面的爱的作为，则可能是在他们死后，一直到将来耶稣的再来的这段暂时性的

「中间状态﹝intermediate state﹞」的期间，当神安排让他们能从那亦死了的基

督徒那里听到正面的福音信息的时候，才会发生在他们的身上；请参读我所写的第

三本著作「人死之后所会遭遇的事情」中的讲论。﹞ 

不过，我们必须要了解，当神在最后的关头，「临门一脚」地对人加以奇妙

地带领和感动，要使人对神具有「启蒙」或「开端」的信心的时候，那些信神之前

的基督徒是会正面地积极回应神的拣选和呼召，带领和感动，而就因着神所赐的那

「启蒙」或「开端」的信心，愿意认罪悔改，相信和跟从救主耶稣以得救；但是，

这却并不表示神只是要拣选这些的基督徒得救，亦即神并不是只要这些先被拣选，

先被感动的人得到拯救罢了，而是神拣选这些的基督徒先得救，然后神要这些先得

救的基督徒与神同工去广传福音，以使得那些还不信神的人会认罪悔改，相信和跟

从救主耶稣而得救，当然这也包括去使得那些曾经一次或多次没有回应，甚至藐视

不顾，销灭拒绝神对他们的带领和感动的人，不论在其生前，还是死后，都能继续

地听到福音，而终会正面地积极回应神对他们再一次的拣选和呼召，带领和感动，



 

- 20 - 
 

就得着神所赐的那「启蒙」或「开端」的信心，以致会愿意认罪悔改，相信和跟从

救主耶稣而得救。这也是神因着爱人，而带领，帮助，感动，改变那曾一次或多次

悖逆，拒绝神的人，去悔改归向神以得救的爱的作为﹝其实，这就是前述神对所有

的人第四方面的爱的作为，亦即神叫那先信神的基督徒，不辞辛劳，不计代价，不

顾安危，不惧迫害，不怕失败地，更也是一再地向历世历代所有尚未信神的人传讲

福音，不论对方是否曾经一次或多次忽视，悖逆，拒绝过神，且不但是在其生前于

世上活着的时候，也是在其死后暂时处于「中间状态」的期间，以使他们有认罪悔

改，相信和跟从救主耶稣而得救的机会﹞。 

我在上面仔细地讲了神本着祂长阔高深的「爱仇敌的爱」，对所有的人在六

个方面的爱的作为，但神对人这六个方面的爱的作为主要却并不是一般的人所渴

望，所祈求的他们活在世上的时候，神赐个人性的健康平安，顺利成功，发达富足

和整体性的风调雨顺，国泰民安，世界和平给他们，以及神对他们超奇地帮助保

佑，供应赐福，消灾解难的作为；而是神对人长期耐心地等待宽容，和神对人一直

不断地带领，规劝，感动和预备，为要使得人能够借着相信和跟从神所差来的救主

耶稣，而脱离罪恶，回转归向神以得救，就白白地蒙神赦罪，且蒙神赐那再造的新

生命而重生，更在将来耶稣再来的时候，会承受永生的蒙福的结局，永远安稳地活

在神的面前，得享那满足，永恒的福乐，而不会遭到公义的神对罪恶最后的审判，

定罪和惩罚的报应，落在永刑的悲惨的结局之中的恩典的作为。所以，既使一个人

认为他在世上活着的时候，从来都没有见到，没有经历到神对他有任何的帮助和保

佑，供应和赐福，消灾和解难的作为，而误以为神并不爱他﹝其实，由于神对人的

爱，当一个人于世上活着而遇到难处的时候，神是必定会按着祂的心意去帮助这个

人的；请见下文﹞，但他却不能否认神对他在此六个方面的爱的作为，不是吗？值

得郑重地加以提醒的是，我们不但绝对不可以对神在这六个方面的爱的作为无知和

忽视，以免落得就误以为神并不爱我们，神没有赐恩典给我们，而落得不知道去感

谢神，并且我们是务必要对于神因爱我们，在这六个方面所赐给我们的恩典的作为

时常地加以思想，体认，感念和谢恩。圣经中教导我们说，一个人之所以会爱神，

乃是因为这个人知道自己需要神的恩典，同时他也体认到神所赐给他的恩典；并

且，一个知道自己需要神的恩典，同时也体认到神所赐给他的恩典愈多的人，才会

是一个爱神愈多的人；反之，一个不知道自己需要神的恩典，更完全体认不到神所

赐给他很多的恩典的人，则会是一个不爱神的人。这就如同愈多体认到父母的爱和

恩典的儿女，就会是爱父母愈多的儿女；而完全体认不到父母的爱和恩典的儿女，

则会是不爱父母的儿女。 



 

- 21 - 
 

圣经中记载了一个发生在耶稣身上的事件；有一次一个是犹太人中的敬虔

派，名叫西门的法利赛人请耶稣吃饭，席间有一个是罪人的女子，拿着盛香膏的玉

瓶，站在耶稣背后，挨着耶稣的脚哭，眼泪湿了耶稣的脚，女子就用自己的头发擦

干，又用嘴连连亲耶稣的脚，把香膏抹上。于是，耶稣就对西门说，「耶稣说，一

个债主有两个人欠他的债，一个欠五十两银子，一个欠五两银子；因为他们无力偿

还，债主就开恩免了他们两个人的债。这两个人哪一个更爱他﹝指债主﹞呢？西门

回答说，我想是那多得恩免的人。耶稣说，你断的不错」﹝新约路加福音七章 41-

43节﹞。耶稣对西门所说的这个比喻的意思是指，那个欠债主五十两银子的人，

因为知道自己蒙债主开恩所免的债较那个欠债主五两银子的人多，所以就会比那个

欠债主五两银子的人爱债主更多；而耶稣所说的这个比喻也意谓着，当一个人愈多

体认到神所赐给他的恩典时，这个人就会愈多爱神。接着，耶稣就将敬虔派的法利

赛人西门与那位有罪的女子加以对比。那位有罪的女子知道自己的罪很多，知道自

己需要神很多赦罪的恩典，也体认到自己是蒙受了神很大的宽容的恩典，因此就对

神爱多，所以她会向耶稣做那些用眼泪湿了耶稣的脚，用头发擦干，又不住地用嘴

亲耶稣的脚，还用香膏抹耶稣的脚的感恩回报的举动，以致她得到耶稣所赐新的赦

罪的恩典；反观法利赛人西门以自己是属于犹太人中的敬虔派，就认为自己没有甚

么罪，根本不需要神赦罪的恩典，也体认不到自己所蒙受的神忍耐等待宽容的恩

典，所以他也就没有以任何爱的举动来接待耶稣，如没有给耶稣水洗脚﹝当时的人

多穿一种仅有鞋底，而以带子缚于脚上的鞋子，在外行走脚上会有灰尘，因此进屋

时都要洗脚﹞，没有与耶稣亲嘴以表示彼此的友好亲密，没有用油抹耶稣的头，以

致他就得不到神任何新的恩典。 

所以，一个爱神的人会是一个谦卑的人，这个人知道自己需要神的恩典，他

也体验到，并且也承认神所赐给他的恩典，以致他可以得到神更多新的恩典；而一

个不爱神的人则是一个骄傲的人，这个人认为自己不需要神的恩典，凡事他都可以

靠着自己的能力和努力去得到，去解决，他也体验不到，并且也不承认神所赐给他

的恩典，以致他就得不到神任何新的恩典。令人惋惜的是，今天一般世俗的教导都

强调人要凡事靠自己，所谓的「自立自强」，而不要靠别人，更不要可怜兮兮地去

求甚么神，不要把希望寄托在神白白的恩典上，不要无助地去倚靠神所赐的恩典。

一个只知道靠自己的人，他岂会认为自己需要神的恩典呢？他岂会承认自己没有神

的恩典就绝对不行呢？他岂会坦白地说自己确实蒙受了神的恩典呢？如此一来，他

又岂会爱神呢？因此，我在教会讲论「爱神」这个主题之前，都一定要先讲「认识

神﹝的恩典﹞」，「经历神﹝的恩典﹞」，和「倚靠神﹝的恩典﹞」，以帮助基督

徒先看清自己实在需要神的恩典，也看清自己已经蒙受了神很多的恩典﹝就如我在



 

- 22 - 
 

上面所仔细说明的神对人六个方面的爱的作为的恩典﹞；如此，基督徒才会真正地

「爱主﹝神﹞更多」。有鉴于此，我才一而再，再而三地提醒说，我们是务必要对

于神因爱我们，在上述那六个方面所赐给我们的恩典的作为时常地加以思想，体

认，感念和谢恩，如此而能成为一个爱神和爱人都愈多的人。 

一般我们在讲论「神对人的爱」时，通常都是讲到这里就止住了；接下来则

是，如前所述，我们就会以圣经旧约中所记载的神救助当时的犹太人的作为，和圣

经新约中所记载的耶稣怜悯帮助有需要的人，特别是祂医治各样的病人的事迹，并

且也会多多地分享神在现今世上保佑人健康和平安，赐给人成功和富足，供给人力

量和才能，帮助人消灾和解难，医治人的疾病和创伤，满足人的所需和所求，安慰

和坚固困乏失望的人，饶恕和赦免人的缺失过犯等的具体见证，去企图说服人相信

和接受神真是以爱对待人的﹝就如我们一般在教会中所常做的﹞；然后，我们才再

进一步地讲论「基督徒对神的爱」，「基督徒对世人的爱」，以及「基督徒的彼此

相爱」。可是，不可讳言的，也如前所述，世上确实是有一些客观，真实的现象，

很容易地就会造成人去怀疑，去误解，甚至去否定神对人的爱；而我们对之则必须

要仔细，深入地加以讨论和说明，而不可避而不谈。因此，接下来我将先列举和说

明一些会造成人去怀疑，去误解，甚至去否定神对人的爱的现象和例子；然后，在

本短文的后半部份，我则将进一步地针对「深入思想和了解神对人的爱」提出九点

重要的讲论和说明，俾能帮助我们去深一层地认识和了解，基于圣经中「神爱所有

的人」的宣告，神在一些其他方面的行事的方式和恩典的作为，以及「神爱所有的

人」的真理对我们的意义和应用。 

我想您也许听过基督徒说，宇宙万物，包括人，都是神所创造的，并且基督

徒以这个宇宙，特别是地球的浩大，壮丽，奇特，巧妙，规律，精致，以及人的善

心，正义，美德，亲情，友爱，互助等来证明那位造物的神的伟大，奇妙，美善，

慈爱，公义，圣洁。听见基督徒这样讲，如果您是有修养，客气的话，您也许会默

不作声地摇摇头就算了；如果您不客气的话，您可能会忍不住地破口大骂说，你们

基督徒简直是胡说八道，是睁着眼睛说瞎话；看看世上的天灾人祸，地震海啸，战

争屠杀，弱肉强食，仇恨迫害，罪恶泛滥的情形，如果这一切是神所创造的，那祂

一定是一个「喜怒无常，草菅人命，时善时恶，冷酷无情」的大怪物﹝求神饶恕我

这样写﹞，不是吗？并且，当看见世上世事无常，善恶无报，就是在世上好人不见

得有好报，恶人也不见得有恶报时，您会不会说「老天无眼」，责怪神是黑白不

分，是非不明，就像眼睛看不见的瞎子一样呢？或是您会不会说「造化弄人」，认

为神乃是在玩弄人呢？ 



 

- 23 - 
 

美国苹果计算机公司创办人之一的 Steve Jobs 曾坦白地说，他原来是参加

基督徒的教会的；可是有一次他看见一个杂志的封面，刊登了非洲的小孩子因饥

饿，疾病，而骨瘦如柴，奄奄一息的样子，他就再也不去教会了。他不再去教会的

原因，是因为基督徒的信仰说，神是爱，神爱世人；可是神却并没有救这些可怜的

孩子们，可见基督徒信仰所说的不对，要不然就是神根本不存在，要不然就是神并

不是爱，神也并不爱世上的人，否则祂为甚么会「袖手不管」地不救这些孩子们脱

离苦难呢？讲到这里，我要多说一句话。当人见到这些人间的悲剧时，从来没有听

见人去怪佛祖释迦牟尼，去怪观世音菩萨，去怪玉皇大帝，去怪妈祖，去怪其他他

们所敬拜的那些神明，问这些神明为甚么「见死不救」，怪说这些神明是没有慈爱

呢？人不是怪老天爷﹝只有中国人﹞，就是怪基督徒所信的真神﹝其实，中国人心

目中都有，但却并不认识的这位老天爷，就是基督徒所信的这位真神﹞；好事都是

佛祖释迦牟尼，观世音菩萨，玉皇大帝，妈祖等的，坏事却从来不沾他们的边；为

甚么呢？ 

有一位曾在英国的剑桥大学和牛津大学教古典文学的教授，他的名字叫 C. 

S. Lewis，他是一位基督徒。他写了不少有关基督徒信仰的书，我读过几本，获益

匪浅。在他所写的「Mere Christianity﹝纯粹仅论基督徒的信仰，也译为「返璞

归真」﹞」一书中，他回忆他自己信神的心路历程。他原来是不信神的，并且拒绝

听他的朋友向他传基督徒的信仰；因为他认为这样一个糟透了的世界，怎么可能会

是有一位好的神所创造的呢？当时他认为一个最简单，也是最合理的解释，就是这

个世界不会是有一位好的神所创造的。可是，C. S. Lewis 真是一个非常有思想的

人，他自己把这个问题想通了﹝我相信是有神的帮助﹞。他问他自己，他为甚么会

认为这个世界很糟呢？他是与甚么来比较，而会认为这个世界是很糟的呢？一个不

知道甚么是直线的人，岂会说一条弯曲的线是弯曲的呢？一个一生都生活在黑暗中

的人，岂会知道黑暗与光明的差别呢？岂会说太黑了，不够亮呢？一个人会说自己

在水中是「湿的」，是因为当他不在水中时，他不是湿的，是「干的」。所以，人

认为这个世界很糟糕的念头，乍看似乎是否定了有一位好的神的存在；但细想之

下，这却反而是证明了宇宙之间一定有一个﹝一位﹞真正的「好」先存在着，而使

得每一个人也都具有这个「好」的观念﹝圣经中宣告说，人乃是神照着祂的形像和

样式所创造的，因此世上每一个人先天性地都具有好坏的观念；而这首先存在的，

真正的「好」，其实就是神﹞。当与此一真正的「好」相比较时，现今这个世界真

是糟透了。后来，C. S. Lewis 他信了神。 



 

- 24 - 
 

我也说一下我自己信主之后，对于神对人的爱曾感到疑惑，以及我如何得以

释怀的两个实例。其一，我 1992 年信主以后，在所参加的教会中认识了一位周伯

伯。周伯伯与妻子周妈妈和我一样都来自台湾，周伯伯原来是在台湾的海军中担任

军医，刚退休就移民到美国来，住在旧金山南湾的小女儿家。周伯伯的小女儿把父

母也带到教会来，夫妇两人都信了主。因为周伯伯与我同姓，所以教会就派我去与

刚信主的周伯伯一起研读教会的信仰教材和圣经，以帮助周伯伯进一步地认识基督

徒的信仰。所以，差不多有一年的时间，周伯伯的小女儿每周的一个晚上都会把周

伯伯送到我家来，我和周伯伯就一起读读教会的信仰教材和圣经，同时我们也聊聊

一些其他的事，彼此相谈甚欢，结束后我再送周伯伯回他小女儿家。这样约一年下

来，我和周伯伯就成了忘年之交。可是此时周伯伯却患了癌症，开始接受治疗，教

会中大家都为周伯伯祷告，求主医治周伯伯。我还记得有一次我与妻子到周伯伯的

小女儿家去看周伯伯，交谈中周伯伯说他惟一的请求就是希望主会医治他，让他与

周妈妈能在美国，以及在中国和在东南亚的几个女儿家都多住些日子，安享余年。

我听见周伯伯这样说，真是动容流泪，当场就恳切地求主务要答应周伯伯的这个请

求，医治周伯伯，我当时想说周伯伯才刚信主不久，对信仰也相当认真，这位慈爱

怜悯恩典的神怎么说也都会要答应周伯伯的请求，医治周伯伯的。其后不久，听说

周伯伯决定回台湾他原来所服务的海军医院接受治疗，临行前周伯伯还在餐厅请教

会的弟兄姐妹一起吃了一顿饭。 

周伯伯夫妇回台湾后不久，有一天周伯伯的小女儿突然打电话给我，请我送

她到旧金山机场去临时等搭飞机赶回台湾，因为周伯伯已病危﹝周伯伯的小女儿的

先生是医生，当时正在医院值班﹞。我与妻子就将周伯伯的小女儿送到机场，她在

那里等着搭有空位的班机赶回台湾。周伯伯的小女儿回去台湾后约一个月就返回美

国，我与妻子又去机场接她。在我们送周伯伯的小女儿回她家的途中，周伯伯的小

女儿对我说，周伯伯已经过世了，而她想在一年后周伯伯过世周年时，出一本文集

以记念父亲﹝周伯伯的小女儿是个作家﹞，因为我与周伯伯比较熟，她希望我也能

写一篇怀念周伯伯的文章，放在这本记念的文集中。我实在拒绝不了周伯伯的小女

儿的请托，就答应了。时间很快地过去了，周伯伯过世周年就要到了，周伯伯的小

女儿打电话来问我文章写好了没有，我只能对她说我正在写；我不敢告诉她其实我

连一个字都还没有写，不是我忘记了，而是我实在写不出来，因为周伯伯过世后的

这近一年来，我心中一直被一个疑惑所困扰着：神为甚么没有答应才刚信主，年老

患病的周伯伯最后惟一的请求和愿望而医治周伯伯，以让周伯伯夫妇能够安享余年

呢？眼看着周伯伯过世周年就要到了，我也不知道要怎么办。 



 

- 25 - 
 

那时，我在周日的一个晚上会去上曾霖芳牧师﹝就是我后来 1996 年去就读

的神学院的院长﹞所开的神学课程，有一天在上课时曾牧师讲到圣经旧约的一卷书

约伯记。约伯记中记着说，约伯是一个完全正直，敬畏神，远离恶事的人，约伯也

是一个非常蒙福富有，受人敬重的人；他有十个儿女，以及很多的羊，骆驼，牛和

驴为家产，并有许多仆婢。但有一次魔鬼撒但在神的面前诬告约伯，说，约伯会完

全正直，敬畏神，远离恶事，乃是因为他蒙受到神的保佑和赐福，而家产增多的缘

故；如果约伯失去了所拥有的一切，他必当面弃掉神。于是，神将约伯所拥有的一

切都交在撒但手中，只是不许撒但加害约伯本人。撒但就使约伯失去了他所拥有的

全部的牲畜，他的仆人也都被杀，甚至他的十个儿女也都被倒塌的房屋压死。发生

了这样极为不幸的事，约伯虽然是非常的痛苦难过，但他却并没有责怪神而犯罪，

也没有弃掉神。撒但又第二次在神的面前诬告约伯，说，约伯遭到大不幸的事，还

持守他的纯正，乃是因为约伯本人完好无损；如果约伯本身受到了损害，他必当面

弃掉神。于是，神又将约伯本人交在撒但手中，只是要撒但存留约伯的性命。撒但

就击打约伯，使约伯从脚掌到头顶长毒疮，约伯是极其痛苦。约伯遭此大难，连约

伯的妻子都对约伯说，你仍然持守你的纯正吗？你弃掉神死了吧；但是，约伯在遭

遇这一切的事时，却并没有说任何犯罪的话，也没有弃掉神。后来，神使约伯从苦

境转回，并且神赐给约伯的，比约伯先前所有的加倍，就是神赐给约伯双倍的羊，

骆驼，牛和驴，然而神却只赐了十个儿女给约伯﹝而不是双倍的二十个儿女﹞。曾

牧师在讲述完了约伯的这个在对神的信心上的考验和成长的经历之后，却提出一个

问题，说，神使约伯从苦境转回以后，赐给了约伯双倍的羊，骆驼，牛和驴，但神

为甚么却只赐了十个儿女给约伯，而不是双倍的二十个儿女呢？曾牧师的答案是，

约伯原来死了的十个儿女仍然在天上等约伯，所以约伯是有双倍的二十个儿女。我

听到曾牧师这样讲，心中对神为甚么没有答应周伯伯的请求和愿望的困惑的结就豁

然打开了，周伯伯是过世了，但周伯伯却还是在天上神那里，有一天我是会再见到

周伯伯的。我就坦白地将自己蒙神的带领和教导，因着周伯伯的患病和过世，在信

仰上的这段挣扎，领悟和盼望的心路历程写了下来，在周伯伯过世周年前交给了周

伯伯的小女儿。 

第二个我曾对于神对人的爱感到疑惑的实例则是，我 1998 年还在神学院就

读的时候，为要操练如何向人传讲福音和介绍基督徒的信仰，我就参加了神学院的

附属教会的一个传福音的小组。我们几位基督徒每隔一周的星期六上午，就会到各

处人多的地方去发放一些介绍基督徒信仰的资料；如果有人愿意，我们也会和他谈

一谈基督徒的信仰。有一个星期六的上午，我们一起去到一间教中文的学校﹝在美

国不少中国人家庭的小孩子，星期一到星期五上美国学校，星期六则去上教中文的



 

- 26 - 
 

学校，以学习中文﹞；我看见了一个父亲和他年纪很小的儿子在走廊上玩的很高兴

﹝大一点的孩子可能去上课了﹞，我就过去与他交谈。当时有一位著名的传道人即

将要在旧金山湾区附近举行一个大型的布道会，所以我把这个布道会的邀请卡递给

他，希望他拿了会考虑去参加﹝递给他的同时，我也一面在心中向神祷告，求神让

他会愿意接受﹞。可是，使我很失望的是，他表示没有兴趣。当时，我就在心中对

神抱怨地质问说，神啊，祢为甚么不使这位父亲愿意拿着这个布道会的邀请卡呢？

祢为甚么不使这位父亲对基督徒的信仰有兴趣呢？祢为甚么不使这位父亲喜欢来认

识祢这位真神呢？这对他的个人和家庭，对他的现在和将来，对他的生活和生命，

都是非常宝贵，非常重要的。祢难道不怜悯他，不爱他吗？ 

我刚想到这里，立刻就有一个另外的意念突然地出现在我的心中，好像有另

一位在对我说话一样。这个另外的意念是：「我怎么不爱他，连我的独生爱子都为

他的罪而死；现在的问题是你爱不爱他，愿意不愿意继续介绍真神给他认识」﹝基

督徒的信仰宣告，神因为爱人，就差遣祂的独生子耶稣，来到世上，为世人的罪被

钉在十字架上而死，以拯救人脱离罪恶，归向于神﹞。我当时愣了一下，过了一会

儿才意识到这乃是神在责备我对祂的质问的错误；也同时在光照我去真正明白神在

圣经中所启示的有关神的慈爱怜悯的本性，神对我们所有的人的爱，以及神所行很

多方面爱人的作为的真理，就如我在前面所引述很多的圣经经文中所说的。而这些

的圣经经文，我在神学院上课时常常读到；但却是直到当时神责备我，光照我的那

一刻，我才算是真正地明白了「神爱世人」的意思。 

我在神学院就读的时候，亦曾于 1998 年夏天与其他几位神学生，一起去波

兰从事短期传福音的工作，当时我们还去到了位于波兰南部一个名叫 Krakow 的城

市，也去参观其附近著名的 Auschwitz 集中营区。此集中营区是第二次世界大战时

纳粹德国囚禁，奴役和杀害犹太人的地方，而估计大概有一百万的犹太人在此被害

死。我们去其中一个集中营参观时，碰到了一位是从澳洲来参观的中年男士，他告

诉我们说，他很小的时候和母亲一同被关在这里，后来他的母亲就死在这个集中

营。当他知道我们是从美国到波兰来传福音时，他大声接连地喊着说，在这哪里有

爱？在这哪里有爱？﹝where is love？where is love？﹞他的言下之意可能是在

质问我们，为何慈爱的神会让杀害那么多犹太人的惨剧在此发生呢？ 

我们教会以前有一位男信徒，他告诉我说，他认识一对年青的基督徒的夫

妇，夫妻两人从小都是在教会中长大的，他们生了一个弱智的孩子，在迫切地求神

医治，但却久不见神的帮助以后，就失望地离开了教会。后来我听说神挽回了他们

夫妻的心，他们也重新回到了教会；真是感谢神。 



 

- 27 - 
 

我在上面列举了一些会造成人去怀疑，去误解，甚至去否定神对人的爱的现

象和例子；实际上，在世上这种的现象和例子真是十分的多，不是吗？请容我冒昧

地问一句，如果您是当事人，如果您是那经历过世上的天灾人祸，地震海啸，战争

屠杀，弱肉强食，仇恨迫害，罪恶泛滥，世事无常，善恶无报的人；如果您是那看

见杂志封面上所刊登非洲的小孩子因饥饿，疾病，而骨瘦如柴，奄奄一息的样子，

但神却「袖手不管」地不救这些孩子们脱离苦难的 Steve Jobs；如果您是那原来

认为现今这个世界真是糟透了，绝对不会是有一位好的神所创造的 C. S. Lewis；

如果您是那刚信主不久就患了癌症，希望和请求神医治以安享余年，但却未蒙神答

应而过世的周伯伯；如果您是那被神为甚么没有答应周伯伯的请求和愿望而医治周

伯伯的疑惑所困扰近一年的我；如果您是那要向人传福音，但被对方拒绝，却也不

见神的帮助，使对方对于基督徒的信仰会有兴趣，且愿意接受之以得救，而失望疑

惑地向神抱怨质问的我；如果您是那很小的时候和母亲一同被关在集中营，后来母

亲就死在那里的犹太人男士；如果您是那生了弱智儿，迫切地求神医治，但却久不

见神的帮助的年青基督徒夫妇；请问，您还会认为神是爱您的吗？您还会认为神是

爱所有的人的吗？或者，您受到那些诸多不幸的事情的冲击，就断然地否定圣经中

所宣告的，神是先爱我们所有的人，也硬心地视而不见神对人很多方面的爱的作

为，反而落得是对神抱持着谬误的看法，如误以为神是假的，并不存在；或误以为

神只是那掌控大自然运作的死板，固定的原理原则；或误以为神只是那没有生命，

没有自我意识，不具有知觉，情感和意志的大力量或大能量；或误以为神只是那如

宿命论所言，在冥冥之中固定，僵化地掌控，操纵人的命运的一个死板的机器；或

误以为神是跛脚鸭，不够力；或误以为神对人是漠不关心，求祂也没有用；或误以

为神是「凶神恶煞」，最好敬而远之；或误以为神是「喜怒无常，阴晴不定，是非

不明的暴君」，伴神如伴虎，要小心伺候，否则动辄得咎；或误以为「天高神很

远，祂做祂的神，我当我的人，井水不犯河水」；或误以为「有事求神，没事少烦

祂，免得祂嫌我们啰嗦」；或误以为我们人可以用某些的方法把神套住，叫神来伺

候我们人，就像是阿拉丁神灯中的精灵﹝genie﹞一样等等的谬误看法。 

由此看来，深一层地认识和了解神对所有的人的爱，乃是绝对必要的，也是

极为重要的，以致我们能肯定，也能确信，亦能体验，更能倚靠神对我们所有的人

的慈爱和恩典的作为。接着，我就要针对「深入思想和了解神对人的爱」提出下列

九点重要的讲论和说明。 

1. 深入思想和了解神对人的爱：第一点 



 

- 28 - 
 

首先，既然神是那么地爱所有的人，神为甚么还会让人缺乏，让人有需要，

让人遭遇疾病灾难，让人受到忧伤痛苦呢？并且，神为甚么不立即就供应人所有的

的需要，使人不至于缺乏呢？神为甚么不马上就医治人所患的疾病，马上就帮助人

消灾解难，使人不至于忧伤痛苦呢？如果神使我们都不缺乏，不病弱，不遭灾，不

受苦，或者神在我们缺乏，病弱，遭灾，受苦的时候，立即就帮助我们纾困解难，

那不是更显示出神是爱我们的吗？圣经中记载，耶稣在讲述那有关天国福气的「八

福﹝the Beatitudes﹞」的第八福中说，「为义受逼迫的人有福了，因为天国是他

们的；人若因我辱骂你们，逼迫你们，捏造各样坏话毁谤你们，你们就有福了，应

当欢喜快乐，因为你们在天上的赏赐是大的，在你们以前的先知﹝主要是指圣经旧

约时代的先知﹞，人也是这样逼迫他们」﹝新约马太福音五章 10-12节﹞；并且，

圣经中还记着说，「我们进入神的国﹝即天国﹞，必须经历许多艰难」﹝新约使徒

行传十四章 22 节﹞。可是，神为甚么会让那些进入天国的人，让那些事奉神的先

知们，因神，因救主耶稣而受到辱骂，受到逼迫，受到毁谤的艰难的事发生在他们

身上呢？神为甚么不让人轻松顺当地进入天国呢？神为甚么不让先知们风光体面地

事奉神呢？难道神不爱那些进入天国而属神的人吗？难道神不爱那些忠心事奉神的

先知们吗？ 

所以，总结一个问题，神既然爱人，为甚么神还会让人，不论是信神的基督

徒，还是不信神的非基督徒，在生前于世上活着的时候，受到疾病死亡，忧伤痛苦

的折磨呢？为甚么神不在人有缺乏，受到苦难时，立刻就供应人的需要，立刻就将

人从苦难中解救出来呢？甚至，为甚么神还会使不信神的非基督徒在死后，要落在

「阴间」愈加遭受痛苦，最终更要遭到神对罪恶的审判和惩罚的报应，落在永刑的

结局中永久受痛苦而哀哭切齿呢？﹝或许有人会认为，神使不信神的非基督徒在死

后，要落在「阴间」愈加遭受痛苦，最终更要遭到神对罪恶的审判和惩罚的报应，

而落在永刑的结局中永久遭受痛苦，乃是彰显神的公义；但是，神永远也都是慈爱

的，不是吗？神对不信神的非基督徒的慈爱和怜悯，岂会在非基督徒死后以灵的形

态存在着时就止息了呢？当然不会；请见我在前面所引述很多的圣经经文中，那一

段旧约诗篇一百零六篇 1 节的经文所宣告的，「因祂﹝即神，下同﹞本为善，祂的

慈爱永远长存」；也请参读我所撰写的「人死之后所会遭遇的事情」一书中的讲

论。﹞ 

我们都喜欢读，喜欢听圣经中所记载的，神保佑，帮助，医治，拯救人，赐

福给人的奇妙作为很多的例子，例如，圣经旧约但以理书三章和六章中所分别记着

的，神在烈火的窑中救了但以理的三个朋友，和神在狮子坑中救了但以理，以及圣



 

- 29 - 
 

经新约四本福音书中记着的，耶稣医治了很多人的病，和耶稣以极少的食物就使数

千人吃饱等的神奇故事。但是，我们也必须要深入地加以思想和了解的则是，神为

甚么会将那完全正直，敬畏神，远离恶事的约伯交在魔鬼撒但的手中，让撒但攻击

和折磨约伯﹝如上面所提到的，圣经旧约的约伯记中所记﹞呢？神为甚么会让那在

耶稣之前为神传道，可以说是耶稣的开路先锋的神的仆人施洗约翰被希律王斩首的

事发生﹝如圣经新约马可福音六章中所记﹞呢？神为甚么会让那是最初的耶路撒冷

教会中七位执事之一，对神大有信心，满得恩惠能力，在犹太人的公会前指责犹太

人对神的悖逆，并且替耶稣作见证的司提反，被犹太人用石头打死的事发生﹝如圣

经新约使徒行传七章中所记﹞呢？神为甚么会让那与耶稣最为亲近，以彼得为首的

十二使徒﹝其中马提亚取代了那出卖耶稣的犹大﹞，以及使徒保罗，最后大都为耶

稣殉道惨死的事发生﹝根据教会的传统所记﹞呢？难得神不爱约伯吗？难得神不爱

施洗约翰吗？难得神不爱耶路撒冷教会的执事司提反吗？难得神不爱以彼得为首的

十二使徒吗？难得神不爱使徒保罗吗？ 

圣经新约路加福音十五章中记载耶稣所说的一个比喻性的故事，就是有一个

浪子，他在父亲还活着，尚未过世时，就吵着要分家产，于是他的父亲把他应得的

产业分给了他；过不久他就拿着所得的，离开家往远方去了。他在那里任意放荡，

浪费赀财，耗尽了他一切所有的，不巧又遇着那地方大遭饥荒，他就穷苦起来。他

不得已只好去替人帮佣，主人打发他去放猪，他恨不得拿猪所吃的豆荚充饥，也没

有人给他。他所遭遇到的苦难使他终于醒悟过来，想说自己的父亲有很多的雇工，

口粮有余，自己回到父亲那里，就算是做雇工也不至于饿死。于是，他就回去向父

亲认罪，说自己不配做父亲的儿子，但他的父亲却非常高兴地欢迎他回来，将他视

为是失而复得的儿子，还摆筵席庆祝浪子的归来，浪子因此也就真心地回到了父亲

的身边。自从神最初所创造的亚当和夏娃在伊甸园里，受到那狡猾的蛇所代表的罪

恶的魔鬼的诱惑，违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子，要自己决定孰善孰

恶，而不要听从神所定的善恶，以致被逐出了伊甸园起，他们和他们的后代，就是

所有的人类，都因着人对神不认，忽视，不信，悖逆，离弃，亵渎，敌对的罪孽，

而与圣洁的神隔绝，断绝了人与那创造宇宙万物，掌管万有，是一切美善福乐的源

头的神的关系，而落入了一个极悲惨的受苦的境况之中，就是人从此是活在伊甸园

外的那个充满着罪恶和苦难的世界里。这就是说，人活在这个世上所会遭遇的种种

苦难和罪恶，乃是人自己对神不敬虔的罪，和因此而产生的人的骄傲争竞，讥讽谗

毁，恶毒恼怒，侮慢狂妄，邪荡淫乱，结党纷争，徇私苟且，贪婪诡诈，欺骗背

信，偷窃抢夺，嫉妒仇恨，暴虐迫害，战争杀戮，罪恶泛滥，摒弃真理，邪僻乖



 

- 30 - 
 

谬，不好怜悯，不行公义等诸般不义的罪的必然的后果，就像那位得罪父亲，离家

出走，任意放荡，浪费赀财的浪子在外面所经历的困苦一样，不是吗？ 

或许有人会质问说，当浪子在外面受到困苦的时候，浪子的父亲为甚么不差

人给浪子送点钱去，使浪子在外面能过的好一点呢？难道浪子的父亲不爱浪子，或

是在生浪子的气吗？也许人会回答说，浪子的父亲并不知道浪子在外面受到困苦，

否则那是爱浪子的父亲一定会差人给浪子送点钱去，使浪子在外面能过的好一点。

请不要忘记，「浪子的比喻」只是耶稣所说的一个比喻性的故事；非常值得我们留

意的关键点乃是，耶稣在这个比喻中为甚么不说，当浪子在外面受到困苦时，浪子

的父亲因为爱浪子，就给浪子送了些钱去，使浪子在外面过的不错，甚至后来浪子

还功成名就，扬眉吐气，光宗耀祖地回到父亲家呢？这样不是更能表露出浪子的父

亲对浪子的爱吗？是吗？反之，耶稣在这个比喻中为甚么却是说，浪子在外面受到

困苦以后，就醒悟过来，没有面子地回去向父亲认罪，而浪子的父亲因为爱浪子，

就重新收纳浪子，还欢喜快乐地摆筵席庆祝浪子的归来呢？其实，耶稣所讲的这个

「浪子的比喻」，表明了基督徒的信仰乃是与其他所有的宗教和信仰截然不同的。

同样的，或许有人也会质问说，虽然人活在世上所遭遇的种种苦难和罪恶，乃是人

不虔和不义的罪的「自作孽」的后果，但是圣经中既然明确地宣告说神是慈爱怜悯

的，神是非常关爱人的，那么神为甚么不使世上所有的天灾都不发生，神为甚么不

把世上所有的疾病都除掉，神为甚么不在人遭遇缺乏和苦难时，就满足人的所需和

所求，就帮助人消灾和解难，甚至神为甚么不干脆就使人都无病无痛，无灾无难，

而让人可以在这个世上安舒地生活，更让人在世上健康长寿，飞黄腾达，扬名立

万，甚至让人在世上建立千秋大业，把伊甸园外的这个世界建立成为一个「人间天

堂」呢？这样不是更能表露出神对人的爱吗？是吗？ 

从耶稣所说的那个「浪子的比喻」中，浪子后来因在外面所遭遇到的困苦而

终于醒悟过来，就回去向父亲认罪，而浪子的父亲因为爱浪子，所以非常高兴浪子

能够醒悟回家来，而不要再在外面受苦，就重新收纳浪子，以致浪子能够真心地回

到了父亲的身边，脱离了在外面所遭到的困苦来看，我们就可以知道，神乃是同样

地利用人因悖逆，离弃神而犯了罪，以致落在伊甸园外的这个世界里所遭到的苦难

和死亡的后果，来唤醒，教导，敦促，甚至催逼人去寻找祈求神的帮助，使人终能

醒悟过来，借着认罪悔改，相信和跟从救主耶稣，以得到神真正的拯救，而脱离罪

恶和苦难，归回到神的面前，得享神所赐那永恒和满足的福乐。浪子的父亲因为爱

浪子，所以非常高兴浪子能够醒悟回家来，而不要再在外面受苦了；同样的，神因



 

- 31 - 
 

为爱人，所以神也一直耐心地等着人悔改归向祂这位是万福的源头的神，而不要再

在伊甸园外的世界里受苦了。 

如果我们认为浪子在外面穷困受苦的时候，浪子的父亲应该送一点钱去给浪

子，使得他在外面可以生活的好一些，以为这才是浪子的父亲爱浪子当有的表现；

然而如此一来，浪子岂会最终醒悟过来，回家向父亲认罪呢？这样又哪会比回家重

新做他父亲的儿子好呢？浪子的父亲如果这样做，真的是对浪子好吗？真的是在爱

浪子吗？当然不是。甚至，如果我们还认为浪子应该有志气一点，不但就算是在外

面饿死，也不要可怜认罪地回到父亲那里去；并且浪子还非要自立自强，积极进

取，非努力地在外面闯出一个名堂来以出人头地不可，然后再回家去向父亲炫耀一

番。然而，这样是对浪子好吗？当然是不好。同样的，如果我们认为人在世上受苦

的时候，神应该将世上的灾祸和苦难都除掉，使得人都可以在世上过得安舒，以为

这才是神爱人当有的作为；然而如此一来，人又岂会醒悟过来，认罪悔改而归向神

呢？这样又哪会比归回到神的面前做神的儿女，得享神所赐那永恒和满足的福乐好

呢？神如果这样做，真的是对人好吗？真的是在爱人吗？当然不是。甚至，如果我

们还认为人应该有志气一点，不但就算是人在世上受怎么样的罪，受怎么样的苦，

也不要无助地，可怜地，一无是处地向神认罪，求神饶恕，而被神所怜悯，受到神

的施舍，白白地蒙神赦罪，才能回到神的面前，以致欠了神的恩情；并且人还非要

自立自强，积极进取，非努力地，人定胜天地在伊甸园外的世界里闯出一个名堂来

不可。然而，历世历代以来人有没有闯出一个名堂来呢？人有没有把伊甸园外的这

个世界建立成为一个「人间天堂」呢？人有没有脱离世上的罪恶和苦难呢？当然是

没有；而这样是对人好吗？当然是不好。所以，虽然神是非常关爱人的，虽然神是

会按着祂的心意怜悯帮助有需要的人，以减轻他们生活上的艰难的，但是神却并没

有将世上那么多的灾祸和苦难全部都消除掉，以使人能够安舒地活在世上。究其原

因，乃是因为神要使用人在世上生活种种的艰难，藉恶以成善地促使人醒悟过来，

而愿意认罪悔改，并且愿意去寻求神，去相信神，去归向神，去祈求神，以致人能

够永远地活在神的面前，享受神所赐永恒和满足的福乐；而这就如同「浪子的比

喻」中的那个浪子后来因在外面所遭遇到的困苦而终于醒悟过来，回去向父亲认罪

而重新做他父亲的儿子一样。 

况且，固然父母都是爱儿女的，但是父母岂会因为儿女上学读书，运动健

身，就业工作，成家有后都十分的辛苦，父母岂会因为儿女抱怨说读书，健身，工

作，成家都太辛苦，儿女要求一生改去做别的较容易，较轻省的事，就不要儿女去

读书，去健身，去工作，去成家，就让儿女一生改去做别的较容易，较轻省的事



 

- 32 - 
 

吗？当然是不会。父母为甚么一定要儿女去承受读书，健身，工作，成家的辛苦

呢？难道是父母不爱儿女，是父母恶意地要使儿女受苦吗？当然不是。父母一定要

儿女去承受读书，健身，工作，成家的辛苦，因为这对儿女而言乃是真正的好，不

是吗？父母因着对儿女的爱，甚至可能会夸口地说，要把儿女所要的天上的星星拿

给儿女；我们也以为神因着对我们的爱，会照着我们所求的，把我们所要的天上的

星星拿给我们。不过，神恐怕不会把天上的星星拿给我们，神也不会将一般人所喜

欢，所渴望，所祈求的那今生的，眼见的，暂时的福气，例如人在世上活着时，神

赐个人性的健康平安，顺利成功，发达富足和整体性的风调雨顺，国泰民安，世界

和平给人，以及神对人超奇地帮助保佑，供应赐福，消灾解难的作为，全都赐给世

上所有的人。但是，如前所述，那爱我们的神却是把祂的独生爱子耶稣给了我们，

而耶稣也为我们的罪舍命牺牲，被钉在十字架上而死，三日后却从死里复活，以致

我们借着相信和跟从救主耶稣，就能白白地蒙神赦罪，免受公义的神对罪恶最后的

审判，定罪和惩罚的报应，而不会遭到永刑的悲惨的结局，并且亦蒙神赐那再造的

新生命，取代我们原有那带着罪性的旧生命而重生，以从原来所落在的「灵性的

死」中复活过来，因此我们一举一动能够活出那再造的新生命的样式来，就是有符

合神眼中真正的善的信心的行为流露出来，终而我们在将来耶稣再来的时候，会承

受永生的蒙福的结局，就是永远安稳地活在神的面前，在永恒里蒙受神所赐的恩

福，得享那满足，永久的福乐。 

一般的人都会认为人生如果无病无痛，无灾无难，就是大福；这种的看法，

须要再仔细地想一想。我听过一个真实的报导，说有一个小女孩，完全不会感到痛

﹝真有这样医学上的病例﹞；小女孩的母亲随时都在担心她，因为这个小女孩咬自

己的嘴唇，咬到流血都不会停；用刀割自己，割到流血也不会停。我们会以为「疼

痛」是一件不好的事，其实「疼痛」是对我们的一个提醒，告诉我们不要再去做那

使我们「疼痛」，使我们受伤害的不好的事。请不要误会我的意思，苦和痛并不是

好的，但是神却借着苦和痛，来提醒人不要继续去做那悖逆离弃神，伤害人自己，

使人自己会遭到神惩罚的报应的不好的事情。基督徒并不是被虐待狂，基督徒不会

认为苦和痛是好的；但是，基督徒却相信神会借着不好的苦和痛，藉恶以成善来达

成祂对人的善的目的，就是神使用人悖逆，离弃神以后，在世上生活所会遭遇到的

暂时性的种种艰难和痛苦，来逼促人去寻求神，去回转归向神，以致人会得着那永

恒性的福气。这对人而言乃是真正的好，不是吗？从这个角度来看，世上种种的艰

难和痛苦，对人来说其实乃是一种变相的祝福性﹝blessing-in-disguise﹞的提

醒，就如同「浪子的比喻」中的那个浪子，他在外面所遭受到的困苦，其实对这个

浪子来说是一个祝福性的提醒，使他终于能醒悟过来，而回到了父亲那里去，不是



 

- 33 - 
 

吗？并且，既使是对信神的基督徒而言，世上生活的种种艰难和痛苦，也是神藉恶

以成善，为了要考验，磨炼和造就基督徒；圣经中记着说， 

− 「鼎为炼银，炉为炼金，惟有耶和华熬炼人心﹝带有神要考验人心的意

思﹞」﹝旧约箴言十七章 3节﹞； 

− 「我们﹝指基督徒，下同﹞不丧胆，外体虽然毁坏，内心却一天新似一

天。我们这至暂至轻的苦楚，要为我们成就极重无比永远的荣耀」﹝新

约哥林多后书四章 16-17节﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞落在百般试炼中，都要以为大喜乐，因为知

道你们的信心经过试验，就生忍耐；但忍耐也当成功﹝指要一直忍耐到

成全，完备，毫无缺欠﹞，使你们成全﹝成熟的意思﹞，完备，毫无缺

欠」﹝新约雅各书一章 2-4节﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞....如今在百般的试炼中暂时忧愁，叫你们

的信心既被试验，就比那被火试验，仍然能坏的金子更显宝贵，可以在

耶稣基督显现的时候﹝指将来耶稣再来的时候﹞，得着称赞，荣耀，尊

贵」﹝新约彼得前书一章 6-7 节﹞。 

现在我们或许会比较明白为何耶稣要在上述那有关天国福气的「八福」的第八福中

宣告说，「为义受逼迫的人有福了，因为天国是他们的；人若因我辱骂你们，逼迫

你们，捏造各样坏话毁谤你们，你们就有福了，应当欢喜快乐，因为你们在天上的

赏赐是大的，在你们以前的先知﹝主要是指圣经旧约时代的先知﹞，人也是这样逼

迫他们」。 

所以，从一个方面来看，人因悖逆离弃神，落得是不虔不义，以致遭受到自

己犯罪所必然会产生的苦难的后果；然而，这却是有可能会导致人因此而醒悟过

来，愿意认罪悔改，相信和跟从神所差来的救主耶稣以归向于神﹝天主教的教义则

指称说，人遭受到苦难是带着可以替自己和别人赎罪的功用，因此就产生了炼狱

﹝purgatory﹞的观念，这是不正确的；惟有无罪的圣子耶稣被钉在十字架上而死

所受的苦难，才能替我们有罪的人赎罪﹞。关于一个人所遭受到的苦难有可能会导

致这个人醒悟过来，而悔改归向神，就如同「浪子的比喻」中的那个浪子因在外面

所受到的困苦而终于醒悟过来，回到了父亲那里去一样，前述我 1990 年在机场经

历了「走投无路」地还不了租车的急难之后，才深刻地醒悟到自己的有限渺小，不

可倚靠，而从自己原来的无知，骄傲和自大中有所悔改，结果就去到教会而信了耶

稣；和那位陈姓的基督徒他是在经历了自己将被车撞的那一刻，看着对方的车子就

要撞过来的急难之后，才醒悟到自己没有时间了，就在身体康复后立刻信了耶稣；



 

- 34 - 
 

以及 2001 年美国 911 恐袭事件的灾难之后，参加教会的人有明显地增多，就是三

个这样的例子。而神让人经历到在世上生活所会遭遇的种种艰难和痛苦，其实乃是

神出于对人的爱，藉恶以成善的作为。反之，成功富足却往往是会造成人自满骄

傲，特别是对于一个一生都很健康，平安，顺利，成功，发达，富足的人而言，一

旦遭到病痛，急难，挫折，失败，潦倒，穷乏，通常都会比较难去面对之，去处

之，以致这个人不但不会醒悟过来，而认罪悔改以归向于神，并且他很容易地就会

落到怀疑神，责怪神，怨恨神，甚至是愈加悖逆，离弃神的地步，因此他也就无法

因着信神而有倚靠，有盼望，有力量，甚至有喜乐地去面对自己所遭受到的苦难

﹝请见接下来「深入思想和了解神对人的爱的第二点」中的讲论﹞。 

不但如此，从另一个方面来看，如上面所引述的四段的圣经经文中所言，既

使是对信神的基督徒而言，世上生活的种种艰难和痛苦，也是神藉恶以成善，为了

要考验，磨炼和造就基督徒，以使基督徒成全完备，毫无缺欠，俾能在将来耶稣再

来的时候，得着称赞，荣耀，尊贵；而这乃是耶稣在那有关天国福气的「八福」的

第八福中所说的，神让那些进入天国的人，让那些事奉神的先知们，因神，因救主

耶稣而受到辱骂，受到逼迫，受到毁谤的艰难的事发生在他们身上，就是神让那些

进入天国而属神的人，神让那些忠心事奉神的先知们，在世上遭到灾难，受到逼

迫，以使他们得着在天上大的赏赐。这其实也是神出于对基督徒的爱，藉恶以成善

的作为。神这样做，一则是要考验基督徒和神的工人对神的忠诚﹝中国人不是有一

句话说，「疾风知劲草，板荡识忠良」，更说「日久见人心」吗？﹞，而二则亦是

要磨炼和造就基督徒和神的工人，以使他们在对神的信心上成长和成熟，而能长久

安稳地活在神的面前，且能一直又良善又忠心又有智慧地事奉神，而不会因为没有

深一层地认识和了解神对他们的爱，也就无法肯定和确信，体验和倚靠神对他们的

慈爱和恩典的作为，结果落得是没有爱神，以致是「度日如年」地活在神的面前，

想要早早地就离开神，同时也并非是神所合用的工人，终而「放弃不做」神所托付

的工作。 

爱人的神不但让人都经历到人悖逆，离弃神以后，在世上生活所会遭遇的种

种艰难和痛苦，并且神还让信神的基督徒多受到被辱骂，被毁谤，被逼迫的苦难，

甚至神更让人，特别是信神的基督徒，去面对罪恶的魔鬼的诱惑，误导，攻击和迫

害，就如同上述神让亚当和夏娃在伊甸园里，受到那狡猾的蛇所代表的罪恶的魔鬼

的诱惑，违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子，要自己决定孰善孰恶，而不要

听从神所定的善恶，以致被逐出了伊甸园一样；也如同前述神将那完全正直，敬畏

神，远离恶事的约伯交在魔鬼撒但的手中，让撒但攻击和折磨约伯一样。神之所以



 

- 35 - 
 

这样做，乃是要藉恶以成善地对人加以唤醒和警戒，考验和磨炼，以及使基督徒得

到造就和建造而成长和成熟，以致他们会真心地认罪悔改而归向神，并且也能永远

安稳地活在神的面前。这就像花花世界虽然有很多的诱惑，可能会造成儿女学坏

了，但是爱儿女的父母还是要儿女进到世界里去面对诱惑，而不是一直都关在家

里，足不出户，因为如此儿女才会受到磨炼和造就以成长和成熟。圣经中还记着，

魔鬼将一根刺加在使徒保罗的身体上以攻击保罗﹝有人说是保罗身上所患的一个痼

疾﹞，但神却藉恶以成善地用保罗身上的这根刺，来使得那蒙受神很多的启示，且

被神所重用的保罗不会过于自高。保罗曾三次求主耶稣把这根刺拿走，可是主耶稣

却并没有照着保罗所求的医治他，而是对保罗说，「我的恩典够你用的，因为我的

能力是在人的软弱上显得完全」﹝新约哥林多后书十二章 9节﹞。因此，保罗说他

更喜欢夸他自己的软弱，好叫主的能力覆庇他，使他既使没有得到医治，还是能够

刚强喜乐。所以说，基督徒是可以凭着对神坚固的信心，倚靠着神的大能大力，刚

强地去抵挡魔鬼的诱惑，误导，攻击和迫害的诡计。 

至于说成功顺利却往往会造成人自满骄傲的例子更是常见了。好多年前，我

们教会来了一位年轻的男士，他是名校毕业，有很好的学历，他也在一家很大的科

技公司做事；他希望有较高的薪水，就努力地想考过公司内部的一种证书。听他

说，考到这种证书的员工，薪水立刻加一倍，所以非常不容易考过。他考了三次，

还请教会大家都为他祷告，总算考过了，大家都非常替他高兴；可是，不久他却被

公司解雇了。他刚开始时还不愿意说为甚么他会被解雇，过了一阵子才透露原因，

说他考到证书，薪水加了一倍以后不久，刚好到了年底，要打工作考绩，他就要求

他的上司把他的考绩打好一点，再多加一点薪水，但他的上司却因为他刚加了一倍

的薪水，就想把好考绩给别的同事，使别的同事多加薪水；结果两人一言不合，吵

了起来，上司一气之下，就把他解雇了。他后来去了别的教会，也信了耶稣。这个

实例让我们看到他努力地考到了证书，薪水加一倍，原以为是一个祝福，但他却因

此而贪心和骄傲，反而是成为了他的咒诅；不过相反的，他所遭到的失业的难处，

却导致他后来信了耶稣，能够得到神所赐的那在救主耶稣里极为宝贵的恩福。 

不过，请留意，这并不同于道家所谓「塞翁失马，焉知非福；塞翁得马，焉

知非祸」的「世事无常」的说法；而是神使用那悖逆，离弃神的人在世上生活所必

然会遭遇到的种种艰难和灾祸，藉恶以成善地要促使人醒悟过来，而愿意认罪悔改

以归向于神，以及反之，神却借着世上的顺利成功，发达富足来对那常是「胜则

骄，败则馁」的人加以试验，警戒，磨炼和造就的奇妙的作为。而针对人，不论是

信神的基督徒，还是不信神的非基督徒，在世上活着的时候，神供应人的缺乏和需



 

- 36 - 
 

要，甚至使得人成功和富足，并且神也帮助人消灾和解难的慈爱和恩典的作为，往

往是带有试验性的用意，就是要对人是否会自满和骄傲；对人是否会感谢和颂扬神

的恩典；对人是否会对神食言和背信；对人是否会只看重这些今生的，眼见的，暂

时的福气，却不珍贵神要赐给人的那将来的，神所应许的，永恒的福分，就是人能

永远安稳地活在神的面前，在永恒里得享神所赐满足和永久的福乐；对人是否会想

要两者兼得，就是生前要享世上的福气，而死后则要得永生的福分等种种的心态加

以考验，请见下文中进一步的讲论。 

2. 深入思想和了解神对人的爱：第二点 

如上所述，人因自己和他人悖逆离弃神，不虔不义的罪过，必会遭受到世上

诸多的艰难和痛苦，而基督徒还可能会比一般不信神的世人多受到苦难，但神本着

祂对人的慈爱和怜悯，则是会按着祂自己的心意，在人于世上活着的时候，对人施

以帮助和保佑，供应和赐福，消灾和解难的恩典的作为。并且，在上面「深入思想

和了解神对人的爱的第一点」中我曾提到，当「浪子的比喻」中那个得罪父亲，离

家出走的浪子在外面穷困受苦的时候，浪子的父亲如果送一点钱去给浪子，使得他

在外面可以生活的好一些，那么浪子岂会醒悟过来，而回家向父亲认罪，重新做他

父亲的儿子呢？同时我也提到，当悖逆离弃神而陷在罪恶中的人同样地落在伊甸园

外的这个世界里遭受到艰难和痛苦的时候，神如果将世上的灾祸和苦难都消除掉，

都解决掉，使得人都可以在世上过得安舒，那么人又岂会醒悟过来，认罪悔改而归

向神呢？虽然是如此，但我们可能还是会认为，会希望当人在世上遭受到诸多的艰

难和痛苦时，慈爱的神应该要多多地对人加以帮助和赐福，并且要时常地替人消灾

和解难，甚至神还可以在人个别性和整体性的灾难发生的当下，就立时向人显现，

施展祂的大能以奇迹式地替人消灾解难；因为我们往往都误以为，必须要借着神对

人眼见的帮助赐福和消灾解难，甚至是神所行的超自然性的神迹奇事，才能使人深

刻地认识和体验到神对人的爱，从而可以产生和提升人对神的信心。 

我们在教会中常会看见不少的人很喜欢听，很喜欢读神在基督徒生活的层面

上帮助赐福和消灾解难的见证分享，这或许多少都是出于此种以为借着神对人眼见

的帮助赐福和消灾解难，特别是神所行的超自然性的神迹奇事，就可以使得人产生

和提升对神那「不是凭着眼见」的真正信心的误解。我所就读的神学院的曾院长，

他一生蒙受了神很多奇妙的带领，保守和帮助，他也常常分享他在这方面的经历以

见证神的作为，也感谢神的恩典；然而，有一次他却告诉我们神学生说，他在某一

个教会讲述自己蒙神帮助的经历之后，听众中有一位则对他说，当在教会听到神帮

助人的见证故事以后，自己对神的信心就会高涨，但是一出了教会的门，面对生活



 

- 37 - 
 

上的难处时，信心却又变得软弱了。所以，坦白地说，今天在教会中人所喜欢听，

喜欢读的神在生活上，身体上，工作上，奇迹式地帮助，医治，指引基督徒的一些

具体的见证，实际上只不过是使听者，读者对神的信心暂时性地达到一种情绪化的

高潮﹝所谓的「high」﹞罢了，而并不见得能使其产生和提升对神那「不是凭着眼

见」的真正的信心。 

关于我们并不见得能借着神对我们眼见的帮助赐福和消灾解难的作为，来产

生和提升我们对神那「不是凭着眼见」的真正的信心，圣经旧约中记述，在旧约的

时代神借着摩西将犹太人从埃及为奴之地拯救出来，并且要将神所应许犹太人的祖

先亚伯拉罕，以撒和雅各的迦南地﹝就是今天中东的巴勒斯坦地区﹞赐给犹太人。

当时，神不但以祂的大能在埃及地降下十灾，迫使法老王不得不放犹太人走；并且

后来当法老王反悔，派追兵去要追回犹太人的时候，神还使红海的水分开，让犹太

人走海底的干地过去，但却淹灭法老王的追兵；神更几乎天天固定地从天上降下吗

哪﹝一种如白霜的小圆物，样子像芫荽子，磨成粉后可作成滋味如同搀蜜的薄饼﹞

给犹太人吃，使磐石出水给犹太人喝；神的荣光也常在犹太人的当中，神且总是日

间以云柱，夜间以火柱引领犹太人往前行；甚至神还帮助犹太人战胜了敌人。那

时，犹太人真可以说是天天都亲身经历到神超奇大能的带领，供应和帮助的作为。

但是，在离开埃及一年二个月以后，当犹太人到达迦南地的最南端，预备要进去得

神所应许要赐给犹太人的迦南地的时候，那第一代离开埃及为奴之地的犹太人，就

是那二十岁以上，为数有六十万的犹太人的男丁，却惧怕高大强壮的迦南人和迦南

人坚固宽大的城邑，而不敢进去得迦南地。这第一代离开埃及的犹太人亲身经历了

神很多超奇大能的作为，但是他们却对神没有信心，认为神不够力，不能帮助他们

胜过高大强壮的迦南人，不能帮助他们攻破迦南人坚固宽大的城邑，不能照着祂所

应许的将迦南地赐给他们，以致他们不敢期望神的应许的实现，也就不愿意把自己

交托在神的手中，而这其实乃是对神的藐视和不信，结果他们落得自己看是不行，

就不敢进去得迦南地，甚至还怪神把他们从埃及救出来，要挟说要回埃及去再做奴

隶。这第一代离开埃及为奴之地的六十万的犹太人男丁，先是不肯，后则是不能进

到神所应许的迦南美地，得享神所赐的恩福，而这乃是因为他们所看见，所经历的

神很多超奇性的大能作为和神迹奇事，并没有使得他们对神产生真正的信心，以致

接着下来犹太人就一直在旷野飘流了近四十年，后来除了约书亚和迦勒两人以外，

这不信，藐视神的第一代离开埃及为奴之地的六十万犹太人男丁全部都倒毙在旷

野，并没有进到神所应许要赐给犹太人的迦南美地，以得享神所赐的恩福。 



 

- 38 - 
 

另外，圣经新约中也记述，耶稣在世上的时候曾行过很多的神迹奇事以帮助

有需要的人，耶稣这样行乃是出于祂对有需要的当事人的怜悯；而那些因为看见这

些神迹奇事就跟随耶稣的门徒们，当他们后来听见耶稣所讲的道时，他们中间有好

些人却视之为难以接受，于是就厌弃，离开了耶稣。这些人所看见，所经历的耶稣

行的神迹奇事，并没有使得他们对耶稣产生真正的信心，以致他们会厌弃，离开耶

稣。甚至，那与耶稣最亲近的十二位门徒，他们在跟随耶稣约三年半的期间，见过

耶稣所行的很多帮助他们和旁人的神迹奇事；然而，他们当中，犹大出卖了耶稣，

其余的十一位在耶稣于客西马尼园被捉拿的时候，也都忘了他们在「最后的晚餐」

时所说愿意与耶稣同死的承诺，而都逃跑了，后来他们中间为首的彼得竟然还三次

不认耶稣。这十二位门徒起初因看见耶稣所行的神迹奇事而产生的「信心」，其实

并经不起时间，环境，际遇，贪念，挫折，失望的考验。不但如此，耶稣在被钉在

十字架上而死之前，还曾数次地向这十二位门徒预告说，祂会被杀害，第三日从死

里复活；但是，他们却因听不明白，就忽视不信耶稣所说祂要从死里复活的预告，

以致当耶稣被钉在十字架上而死时，他们在信心上都跌倒了，而落于软弱，失望，

灰心，忧愁，胆怯，迷惑和无助的景况之中。因此，复活的耶稣才不得不有四十天

之久多次地向门徒们显现，包括那位对耶稣已从死里复活不信和疑惑的多马，以挽

回，坚固，教导他们，使他们得到安慰，激励和重振。复活的耶稣还特别地提醒他

们说，「那没有看见就信的，有福了」﹝新约约翰福音二十章 29节﹞。所以，那

真正会蒙神赐福的「信心」乃是不凭着眼见的，而门徒们对耶稣从死里复活的相

信，并不是凭着看见事后的成就和应验才相信，而是事先就确实地相信会如耶稣所

预告的得以成就和应验。并且，圣经中还记着说，「我们﹝指基督徒﹞行事为人，

是凭着信心，不是凭着眼见」﹝新约哥林多后书五章 7节﹞。 

结果，当复活的耶稣接着离世归回到三一神的圣父那里去以后，门徒们虽然

经历了许多的迫害和艰难，有些甚至还殉道而死，然而他们在神所赐，内住于他们

里面的圣灵的带领，帮助和坚固之下，却是一直都凭着对主耶稣的信心，努力地照

着神的托付，到处去传扬福音和建立教会；此时，门徒们才如耶稣所提醒的，对神

具有了那不是凭借着眼见的真正的信心。所以，人认为看见了神所行的超自然性的

神迹奇事，就会对神具有，更有「信心」，亦即人可以借着眼见的神迹奇事，而产

生，提升对神那「不是凭着眼见」的真正的信心的想法，以及今天在教会中人很喜

欢听，很喜欢读神在生活上，身体上，工作上，奇迹式地帮助，医治，指引基督徒

的一些具体的见证，企图藉之以产生，提升自己对神的「信心」的做法，都是值得

商榷的。这也就是为甚么神并没有经常在世上各个大的城市公开地显现，行一些神

迹奇事，好使人能相信祂，因为人对神真正的信心是要不凭着眼见的，否则人岂会



 

- 39 - 
 

相信圣经中神所启示的那些无法眼见的，以及那些尚未实现，尚未成就的，甚至那

些与眼见的现象相抵触的真理和应许呢？否则人岂不是会落得只看重今生的，眼见

的，暂时的福气，而不珍贵那将来的，神所应许的，永恒的福分吗？ 

这就如同我曾听过的一个寓意性的有趣故事。有一个善于走高空钢索的人，

在一个很深的峡谷上架起了一条钢索，表演他走高空钢索的高超特技，在峡谷两边

的观众们看了都拍手叫好，赞叹不已。这位走高空钢索的人在表演了一阵子之后，

就停下来要感谢观众们对他的支持；他对观众们说，他很谢谢观众们对他的特技的

赞赏，然而最让他会感到高兴的，则是观众们中如果有人对他走高空钢索的特技的

高超，深深地相信到一个程度，而愿意让他背着一起走一趟高空钢索。结果，却没

有一个观众愿意让这位表演走高空钢索特技的人，背着一起走一趟高空钢索。所以

说，观众们对这位表演走高空钢索的人的叫好和赞叹，却并没有使得他们对这位善

于走高空钢索的人的高超特技产生真正的信心，就是他们其实并不见得是真正地相

信这位善于走高空钢索的人的高超特技，否则他们就会愿意把自己交托在这位善于

走高空钢索的人的手中，让他背着自己走一趟高空钢索。同样的，很多人都赞叹和

称颂神所创造的宇宙万物的浩大和奇妙，但是有多少赞叹和称颂大自然的美丽和壮

观的人，会真正地相信这位造物主的伟大和崇高到一个程度，而愿意把自己交托在

神的手中，以神为主，尊神为大地顺从神所定的善恶，遵循神一切的旨意呢？一个

不愿意的人其实并没有真正地相信神是伟大和崇高的，不是吗？由此可见，就算神

常常到处显现，行一些的神迹奇事以彰显祂的大能，而让人看见，可是人因此所会

产生对神惊叹敬畏，想得好处，避免受罚的那种情绪，却并不见得能使得人进一步

地具备那不再倚靠自己，而去倚靠神，以及愿意放弃自己去决定善恶，而顺从神所

决定的善恶，就是尊神为大，以神为主的真正的信心。所以，往往人虽然亲身经历

了很多神大能奇妙的作为，但是当神答应会帮助人去做到某一件艰巨的事情时，人

却信不过神，自认不行而不敢去做，上述第一代离开埃及为奴之地的犹太人拒绝进

去得迦南应许地就是一个很明显的例子。所以，一般的人，甚至不少的基督徒，以

为自己只要看见了神，只要经历了神的作为，就一定会信神，就一定会对神更有信

心的想法，都并不是正确的；实际上，很多的基督徒在信神之前，在信神的那一

刻，并没有见过神，也并没有经历过甚么特殊的神迹奇事的神的作为，但他们却对

神具有真正的信心，不是吗？ 

并且，如上所述，当人活在世上的时候，神供应人的缺乏和需要，甚至使得

人成功和富足，并且神也帮助人消灾和解难的慈爱和恩典的作为，其实往往是带有

试验性的用意，就是要看人是否会自满和骄傲；要看人是否会感谢和颂扬神的恩



 

- 40 - 
 

典；要看人是否会对神食言和背信；要看人是否会只看重眼见的，暂时的，今生的

帮助赐福和消灾解难，却不珍贵神所应许的那眼不见的，将来的，永恒的福分。因

此，我们千万要小心，绝对不可以只看重那今生的帮助赐福和消灾解难，以致落得

是看重神所赐的成功顺利过于看重神，看重神所行的神迹奇事过于看重神，甚至落

到我们以为谁给了我们所要的那世上个人性的健康平安，顺利成功，发达富足和整

体性的风调雨顺，国泰民安，世界和平，我们就信谁，我们就跟从谁；而没有给，

没有「灵验」，我们就改去信别的神明偶像的地步。圣经中记载，有一次耶稣怜悯

十个大痲疯的病患，吩咐他们去把身体给祭司察看，他们去的时候就蒙医治而洁净

了；但其中只有一个见自己已经好了，就回来大声归荣耀与神，又俯伏在耶稣脚前

感谢祂，而这人还是个撒玛利亚人﹝非犹太人﹞。圣经中记着耶稣说，「洁净了的

不是十个人吗？那九个在哪里呢？除了这外族人﹝指非犹太人﹞，再没有别人回来

归荣耀与神吗？就对那人说，起来走吧，你的信救了你了﹝既然这人身体上的大痲

疯已经得了医治，耶稣在此是指他在信仰上，在灵性上也得到神的拯救，而归向了

神；而其他的九人，其身体虽然得了医治，但在灵性上却没有得到神的拯救，他们

都在耶稣借着医治他们的大痲疯，而对他们加以考验上跌倒失败了﹞」﹝新约路加

福音十七章 17-19节﹞。那在生活的层面上蒙受了神的帮助赐福和消灾解难，但却

不知道要感谢称颂神，不知道要归属于神的人，他们所看重的只是自己能得以消灾

蒙福就好了，以致他们忽视不顾那怜悯他们，帮助他们消灾解难，赐福与他们的

神，结果他们竟无法得到神进一步的拯救和永恒性的赐福，这真是非常的可叹可

悲。 

我还听过一个「找停车位」的笑话。有一个人开车去百货公司买东西，因为

顾客很多，百货公司外面的停车场停满了车，他转了几圈都找不到停车位。于是，

他就向神祷告，祈求神帮助他能找到一个停车位；结果，他转了一个弯，就看见靠

近百货公司的进门处，有一部车刚走。他赶紧开过去，停在那个车位。停了车之

后，他就对神说，神啊，不用麻烦祢了，我自己已经找到了。人在遭到难处而蒙神

帮助，或在蒙神赐福而成功顺利之后，却反而误以为自己的难处得以解决，自己的

成功顺利，是因为自己运气好，是因为自己能力强，是因为自己得到有权有势有钱

的贵人相助，是因为自己做了好事，是个好人而得到好报，却不知道要感谢神，要

倚靠神，结果就落得在神以供应帮助，消灾解难，甚至成功顺利来对人加以考验上

跌倒失败了。 

我也知道神以成功顺利来考验人的另一个例子。有一位教会的长老，他是自

己做生意的，然而他却一直很想放下生意不做，去做教会全时间的传道人。可是，



 

- 41 - 
 

他的生意做的并不很好，没有足够的积蓄能让他不做生意。他就向神祷告，祈求神

帮助他的生意发达，他承诺在赚到足够养家的钱之后，他就不再做生意，而全时间

地在教会事奉。神真的使他生意兴旺，收入大增，赚了不少钱；可是，这位长老后

来却一直都没有实现当初他向神祷告时所许下的承诺，放下生意，全时间地在教会

事奉。这位长老可以说是在神以照着他的祈求，使他所做的生意成功顺利赚钱，来

考验他对神的承诺上跌倒失败了。不可讳言的，同样的例子是相当的多；有多少的

时候我们对神许下承诺，以求神医治我们和亲友的疾病，求神供应我们生活上的需

要，求神带领我们脱离所碰到的困境，求神帮助我们在所做的事上成功顺利，求神

保佑我们不会遭遇到灾祸和困难，求神看护我们随时随地或某时某地的平安和安全

等等；并且，有多少的时候我们对人也许下了涉及到神的承诺，例如前述那一位在

开车被撞之后，立刻信了耶稣的陈姓基督徒，他在这之前曾出难题式地对教会一位

常劝他信耶稣的基督徒说，如果这位基督徒放下世上的工作，全时间在教会服事，

那么他承诺他就信耶稣；但是，当事情真的照着我们所祈求的成功顺利地得以实现

时，我们却往往会找各样的理由不去信守对神，对人的承诺，以致我们就落得在神

以成功顺利来对我们加以考验上跌倒失败了。 

另外，我于 1998 年暑假去波兰短期宣道时，在位于波兰西北角，邻近德国

的一个城市，碰到一位餐厅的老板，他自己做见证说，他从台湾到欧洲开中餐厅多

年，原来在德国有好几家的中餐厅；然而，因为那时他非常好赌，结果把他所拥有

的几家餐厅都输掉了，只剩下一家在波兰和德国边界尚未开张，还须要装修的新餐

厅。于是，他把手上仅剩下的一点钱当作赌本，想说再去赌场碰一碰运气，看能不

能赢回新餐厅的装修费。虽然那时他还没有信耶稣，还不是基督徒，但是为了想赢

钱，就在去赌场之前，学当时他所参加的德国当地一间华人教会的基督徒那样，向

神祷告，祈求神赐他好的手气。他在祷告中，向神承诺如果赢到新餐厅的装修费，

就从此洗手，决不再赌。结果，在赌场里他每一把都赢，手气顺的不得了，很快就

赢到了新餐厅的装修费。他说，当时他想今天手气难得这么顺，怎么能就此歇手不

赌了呢。可是，在他继续赌下去之后，却是每一把都输，最后连当赌本的那一点钱

都输光了。他出赌场的时候，想起自己已赢到了新餐厅的装修费，却因贪心又都输

光了，也想起自己背弃了对神的承诺，真是不胜唏嘘。他后来就信了耶稣，教会中

有两位基督徒借给他钱，把新餐厅装修好，开了张﹝就是他在这个邻近德国的波兰

城市里的这家餐厅﹞，他也从此不再赌博了。同样的，这位餐厅的老板由于自己的

贪心而失信于神，可以说也是在神以照着他的祈求，超自然性地使他开始时每一把

都赢的好手气，来考验他对神的承诺上跌倒失败了。 



 

- 42 - 
 

我们都是很希望，也常常祷告求神帮助赐福我们在生活上健康平安，成功顺

利，发达富足，因而我们求神赐给我们这，赐给我们那，例如赐给我们好的配偶，

好的儿女，好的工作，好的房子，好的车子，甚至赐给我们一节圣经中的经文以为

指引等；然而，实际上我们却往往并不见得看重神对我们的帮助，也并不见得珍惜

神所赐给我们的。我们教会以前有一位女信徒，她要买房子，就祷告求神赐给她一

栋「坐落在佳美之处」的房子，其后她果然买到了一栋相当满意的房子，就非常感

谢神；后来她想搬家，也就把这一栋她自己说是神赐给她的房子给卖了。中国清朝

的皇帝对所宠信的大臣会赐「黄马挂」以为褒奖；被赐黄马挂者视之如珍宝，必会

好好地用框子裱起来，挂在家中正厅上，世世代代为传家之宝。今天，常听见基督

徒说神赐他这，神赐他那，有的是配偶，有的是儿女，有的是房子，有的是工作，

有的是在教会服事的岗位，有的是圣经中的一节经文，以夸示于人前；等到事过境

迁，又再随着自己的需要和喜好求神赐他别的，而那先前他所说是神赐给他的东

西，则弃之不顾，不但毫不珍惜，也不常常回想神先前赐给他的东西或圣经经文的

用意。以致，基督徒与他们自己说是神赐给他们的配偶离婚；基督徒没有好好地教

养他们自己说是神赐给他们的儿女；基督徒不注意与他们自己说是神赐给他们的房

子周围的邻居和睦相处，而能够安居；基督徒不努力地，不敬业地去做他们自己说

是神赐给他们的工作；基督徒也没有在他们自己说是神赐给他们的教会服事的岗位

上专一忠心地事奉神。基督徒对神所赐给他的东西的看重，珍惜和感谢，远不如世

人对有头有脸的人赐给他们的东西的看重，珍惜和感谢，这岂不让人痛心吗？这岂

不是反而落得在神赐给人成功顺利，而以之来对人加以考验上跌倒失败了吗？ 

所以，我们请千万可不要谬误地以必须要借着神所赐给人的眼见的，今生的

帮助赐福和消灾解难，甚至是神所行的超自然性的神迹奇事，从而可以产生和提升

人对神的信心为理由，就认为，就希望，就要求神在人于世上遭受到诸多的艰难和

痛苦时，应该要多多地对人加以帮助和赐福，并且要时常地替人消灾和解难，甚至

神还可以在人个别性和整体性的灾难发生的当下，就立时施展祂的大能以奇迹式地

替人消灾解难，以为惟有如此才真实地表现和流露了出神对人的爱，也以为惟有如

此才能使人深刻地认识和体验到神对人的爱。但是，其实神因关爱和怜悯人而对人

施以帮助和赐福，以及替人消灾和解难的奇妙作为，却是并不能使人产生和提升对

神那「不是凭着眼见」的真正的信心，反而则是往往会导致人去只看重，只强调那

今生的，眼见的，暂时的帮助赐福和消灾解难的福气，而不珍贵神要赐给人的那将

来的，神所应许的，永恒的福分。结果就会造成，如果一个人自己认为他在世上活

着的时候，从来都没有见到，没有经历到神对他有任何的帮助和保佑，供应和赐

福，消灾和解难的作为时，那么他就会误以为神并不爱他了。有鉴于此，我们实在



 

- 43 - 
 

要多多地去体认和感念，且要进一步地去宣讲和陈明前述神本着祂长阔高深的「爱

仇敌的爱」，对所有的人在那六个方面的爱的作为，就是神对悖逆离弃神，不虔不

义的人长期耐心地等待宽容，和神对人一直不断地带领，规劝，感动和预备，为要

使得人能够借着相信和跟从神所差来的救主耶稣，而脱离罪恶，回转归向神以得

救，就白白地蒙神赦罪，且蒙神赐那再造的新生命而重生，更在将来耶稣再来的时

候，会承受永生的蒙福的结局，永远安稳地活在神的面前，得享那满足，永恒的福

乐，而不会遭到公义的神对罪恶最后的审判，定罪和惩罚的报应，落在永刑的悲惨

的结局之中的那些慈爱和恩典的作为。 

由于神因关爱和怜悯人而对人施以帮助和赐福，以及替人消灾和解难的作

为，往往很容易地会导致人去只看重，只强调那今生的，眼见的，暂时的帮助赐福

和消灾解难的福气，却忽视轻看神在前述那六个方面，是要赐给人将来的，神所应

许的，永恒的福分的慈爱和恩典的作为，因此，如前面所提醒的，神在人于世上活

着的时候，供应人的缺乏和需要，甚至使得人成功和富足，并且也帮助人消灾和解

难的作为，乃是带有试验性的用意。我们千万请切勿因着神关爱和怜悯我们而对我

们施以帮助和赐福，消灾和解难的奇妙作为，就落得是看重神所赐的成功顺利过于

看重神，看重神所行的神迹奇事过于看重神，以致造成谁能给成功顺利就信谁，谁

能行神迹奇事就信谁，谁「灵验」就信谁，而如果没有给成功顺利，没有行神迹奇

事，没有「灵验」，就改去信别的那种偏差的心态。并且，我们也请切勿因此而落

得或是自满和骄傲；或是没有感谢和颂扬神的恩典；或是对神食言和背信；或是不

珍惜神的所赐，也不常常去回想神之所赐的用意；否则，我们就会在神以供应帮

助，消灾解难，甚至成功顺利来对我们加以考验上跌倒失败。 

3. 深入思想和了解神对人的爱：第三点 

关于神对人的爱，另外还常见有一个误解，是值得我们要特别留意的。一般

的人，甚至不少的基督徒和传道人，常视一个人在世上活着的时候，如果是健康长

寿，是顺利成功，是平安富足，那么这个人就必定是蒙了神的喜爱，青睐和悦纳；

但如果是体弱多病，是坎坷失败，是贫困多难，那么这个人则必定是做了甚么特别

得罪神的事，以致被神所恨恶，所厌弃，所惩罚。圣经中有几个例子显示了人此种

偏差的误解；其一，在神将那完全正直，敬畏神，远离恶事的约伯交在魔鬼撒但的

手中，让撒但攻击和折磨约伯，以致约伯遭灾受祸之后，圣经中记述，约伯的三个

朋友来探望约伯，其中有一个朋友，看见约伯因极其痛苦而叹息唉哼，甚至约伯咒

诅自己的出生，愿自己一出母胎就死，于是对约伯说，「你的倚靠不是在你敬畏神

吗？你的盼望不是在你行事纯正吗？请你追想，无辜的人有谁灭亡？正直的人在何



 

- 44 - 
 

处剪除？按我所见，耕罪孽，种毒害的人，都照样收割。神一出气，他们就灭亡；

神一发怒，他们就消没﹝约伯这个朋友的意思是说，约伯认为自己是敬畏神，是行

事纯正，但无辜正直的人是绝对不会遭灾受祸的，所以约伯的遭灾受祸，一定是因

为约伯犯了甚么罪孽和毒害，以致遭到神的惩罚的结果﹞」﹝旧约约伯记四章 6-9

节﹞。约伯和他的三个朋友都并不知道神将约伯交在魔鬼撒但的手中，是撒但在攻

击和折磨约伯，使得约伯遭灾受祸，而不是约伯并不如他自己所认为的那么敬畏

神，行事纯正，以致犯了甚么罪孽和毒害，惹神生气发怒，于是神在惩罚约伯。 

其二，圣经中记着，「有人将彼拉多使加利利人的血搀杂在他们祭物中的事

告诉耶稣。耶稣说，你们以为这些加利利人比众加利利人更有罪，所以受这害吗？

我告诉你们，不是的；你们若不悔改，都要如此灭亡。从前西罗亚楼倒塌了，压死

十八个人，你们以为那些人﹝指被压死的十八个人﹞比一切住在耶路撒冷的人更有

罪吗？我告诉你们，不是的；你们若不悔改，都要如此灭亡」﹝新约路加福音十三

章 1-5节﹞。犹太人以为那些被罗马巡抚彼拉多所杀害的加利利人，是比其他的众

加利利人更有罪，所以才会遭到杀害；犹太人也以为那被倒塌的西罗亚楼所压死的

十八个人，是比其他一切住在耶路撒冷的人更有罪，所以才会遭到祸害。但是，耶

稣却告诉犹太人说，不是的；并且，耶稣还提醒犹太人说，如果他们不承认自己是

有罪的，而悔改归向神，那么他们都要遭到灾祸而灭亡。 

其三，圣经中记着，「耶稣过去的时候，看见一个人生来是瞎眼的。门徒问

耶稣说，拉比﹝rabbi，是教师，老师的意思﹞，这人生来是瞎眼的，是谁犯了

罪？是这人呢？是他父母呢？耶稣回答说，也不是这人犯了罪，也不是他父母犯了

罪，是要在他身上显出神的作为来」﹝新约约翰福音九章 1-3 节﹞。门徒们以为这

个人会生来是瞎眼的，或者是因为这个人犯了罪﹝门徒们会这样认为，也许是根据

当时犹太人的拉比们的教导指称，胎儿在母亲的腹中就可能会犯罪，并且还指称，

一个人所具有的灵魂是先存在着的，而这个先存在着的人的灵魂也是会犯罪的﹞，

或者是因为他的父母犯了罪，才会造成他遭受到生来是瞎眼的疾病。但是，耶稣却

否定了门徒们所说会造成这个人生来是瞎眼的两个可能的原因；并且，耶稣还说，

这个人生来是瞎眼的，乃是要在他的身上显出神的作为来。耶稣的这个回答是要教

导门徒们，不要只是好奇地想去探究，去知道到底是甚么原因会造成这个人生来是

瞎眼的，而是要去看见，去知道这个人生来就瞎眼的结果，乃是神在这个有需要的

人的身上所要施行的怜悯和恩典，以医治和救助他的奇妙和大能的作为，因此门徒

们也会有关爱，怜悯和帮助有需要的人的心。接着，耶稣就医治了这个瞎眼的人，

使他能够看见。﹝请留意，我们可千万不要误以为，神居然那么狠心地竟故意使这



 

- 45 - 
 

个人生来就瞎眼，不但因身体的疾病长期受痛苦，还成为了一个讨饭的乞丐的目

的，乃是在玩弄这个人，为了要利用这个人所受到的痛苦，来显示出神奇妙和大能

的作为，以致人会信神。所以，我们要认清，是这个人生来就瞎眼，结果耶稣医治

他；而不是耶稣医治这个生来就瞎眼的人，乃是他生来就瞎眼的目的。﹞ 

其四，使徒保罗在约公元 57 年的春天，他第三次巡回传道结束，回到耶路

撒冷之后不久，就因犹太人要捉他，杀他而合城生乱，于是保罗被驻在耶路撒冷的

罗马军兵拿住。其后，为了保护保罗的安全，就将保罗押解到凯撒利亚去；同时，

犹太人也向在凯撒利亚的罗马巡抚控告保罗。结果，保罗在凯撒利亚被关了约两年

多的时间。后来，因保罗上诉于罗马凯撒皇帝，就在约公元 59年的秋天，与一些

别的囚犯，以及押送的罗马军兵，一起搭船往意大利的罗马城去。不料航行的途中

遇到风暴，船在一个海湾外搁了浅，且船尾被浪冲坏；全船二百七十六个人只得弃

船，洑水上岸。圣经中记着，「我们既已﹝上了岸﹞得救，才知道那岛名叫米利大

﹝今马耳他岛﹞。土人看待我们，有非常的情分；因为当时下雨，天气又冷，就生

火，接待我们众人。那时保罗拾起一捆柴，放在火上；有一条毒蛇，因为热了出

来，咬住他的手。土人看见那毒蛇，悬在他手上，就彼此说，这人必是个凶手，虽

然从海里救上来，天理还不容他活着」﹝新约使徒行传二十八章 1-4节﹞。米利大

岛上的土人看见保罗虽是上了岸得救，但却被毒蛇所咬，就以为保罗必是大奸大恶

之徒，天理都不容他活着，才会这样的不幸。然而，圣经中却接着说，「保罗竟把

那毒蛇甩在火里，并没有受伤。土人想他必要肿起来，或是忽然仆倒死了；看了多

时，见他无害，就转念说，他是个神」﹝新约使徒行传二十八章 5-6节﹞。当然，

这是神对保罗特别的保守，因为神向保罗应许说，他必定会去到罗马凯撒皇帝的面

前；后来，神还借着保罗医治了岛长的父亲的病和岛上其他的病人。 

其五，甚至，犹太人的祭司长和文士并长老也是以此种偏差的误解来看待耶

稣被钉在十字架上的受死。当耶稣被钉在十字架上受死时，圣经中记着他们讥诮戏

弄耶稣说，「祂﹝指耶稣，下同﹞倚靠神，神若喜悦祂，现在可以救祂，因为祂曾

说我是神的儿子。那和祂同钉的强盗，也是这样地讥诮祂﹝在此「强盗」是复数，

可见和耶稣同时钉十字架的两个强盗开始时都一起在讥诮耶稣，但是后来其中的一

个强盗却在十字架上临死之际，认罪悔改，相信了耶稣﹞」﹝新约马太福音二十七

章 43-44 节﹞。所以，他们以为耶稣会像一个罪犯一样，可怜，凄惨地被钉在十字

架上受死，而神又没有救祂，乃是因为神并不喜悦耶稣。 

不过实际上，很多进入天国而属神的人，很多对神敬虔，行事纯正的人，很

多忠心事奉神的人，很多蒙神喜悦的人，他们在世上的一生不但不是都安康顺当，



 

- 46 - 
 

并且可能反而会是多灾多难的，不是吗？反过来说，那些在世上是体弱多病，是坎

坷失败，是贫困多难的人，这些人也并不见得是做了甚么特别得罪神的事，以致被

神所恨恶，所厌弃，所惩罚，不是吗？例如，我在前面曾提到，圣经旧约的约伯记

中记载，神将那完全正直，敬畏神，远离恶事的约伯交在魔鬼撒但的手中，让撒但

攻击和折磨约伯。并且，圣经的旧约中也记载，那位因内心对神真实虔诚而蒙神拣

选，取代了扫罗为犹太人的王的大卫，他的国是神的国的预表，为王的他是神的国

的王基督耶稣的预表，他对神也流露出好些「信心的行为」，他还在圣经旧约的诗

篇中写了很多向神称颂，赞美，感谢，祈求，以及告白自己对神真诚的信心的诗

歌，但大卫的一生却是多灾多难。大卫年轻的时候，被岳父扫罗王所嫉恨，所追杀

约有十年之久；后来大卫作了犹太人的王，儿子押沙龙却叛变，大卫被迫很狼狈地

逃离耶路撒冷；甚至大卫年老时身体并不太好，虽用被子遮盖着﹝睡觉﹞仍不觉得

暖，年仅七十岁就死了。 

并且亦如前所述，圣经中记载，耶稣在有关天国福气的「八福」的第八福中

也说，神让那些进入天国而属神的人，神让那些忠心事奉神的先知们，在世上因

神，因救主耶稣而受到辱骂，受到逼迫，受到毁谤的艰难；神让那在耶稣之前为神

传道，可以说是耶稣的开路先锋的神的仆人施洗约翰被希律王斩首；神让那是最初

的耶路撒冷教会中七位执事之一，对神大有信心，满得恩惠能力，在犹太人的公会

前指责犹太人对神的悖逆，并且替耶稣作见证的司提反，被犹太人用石头打死；神

让那与耶稣最为亲近，以彼得为首的十二使徒﹝其中马提亚取代了那出卖耶稣的犹

大﹞，以及使徒保罗，最后大都为耶稣殉道惨死。圣经中记着，使徒保罗和他的同

工在写给位于现今希腊南部的哥林多城的教会的信徒们的一封信中，这样地自述

说，「我比他们多受劳苦﹝保罗指自己比那些假使徒在担任耶稣基督的仆人的服事

工作上多受劳苦﹞，多下监牢，受鞭打是过重的，冒死是屡次有的，被犹太人鞭打

五次，每次四十减去一下，被棍打了三次，被石头打了一次，遇着船坏三次，一昼

一夜在深海里。又屡次行远路，遭江河的危险，盗贼的危险，同族﹝指犹太人﹞的

危险，外邦人﹝指非犹太人﹞的危险，城里的危险，旷野的危险，海中的危险，假

弟兄﹝指假信徒﹞的危险。受劳碌，受困苦，多次不得睡，又饥又渴，多次不得

食，受寒冷，赤身露体。除了这外面的事，还有为众教会挂心的事，天天压在我身

上；有谁软弱，我不软弱呢？有谁跌倒，我不焦急呢？」﹝新约哥林多后书十一章

23-29节﹞。可见，神也并没有让传道人和基督徒在事奉神，传扬福音，服事教会

的工作上都轻松容易，无忧无虑，顺利成功，风光体面。另外，我还知道一位曾在

美国华人教会牧会二十年，后来担任「中国信徒布道会﹝中信﹞」总干事的黄存望



 

- 47 - 
 

牧师，他约五十几岁就患癌症过世，而他的女儿，也是一位敬虔的基督徒，还在黄

牧师之前就患癌症过世了。 

圣经旧约的传道书中这样记着说，「﹝传道书的写作者所罗门王在神的启示

之下，说﹞有义人行义，反致灭亡；有恶人行恶，倒享长寿，这都是我在虚度之日

中所见过的。....罪人虽然作恶百次，倒享长久的年日。然而我准知道，敬畏神

的，就是在祂面前敬畏的人，终久必得福乐；恶人却不得福乐，也不得长久的年

日，这年日好像影儿，因他不敬畏神。世上有一件虚空的事，就是义人所遭遇的，

反照恶人所行的；又有恶人所遭遇的，反照义人所行的。我说，这也是虚空。....

凡临到众人的事都是一样，义人和恶人都遭遇一样的事。好人，洁净人和不洁净

人，献祭的与不献祭的也是一样；好人如何，罪人也如何；起誓的如何，怕起誓也

如何。在日光之下所行的一切事上，有一件祸患，就是众人所遭遇的都是一样；并

且世人的心充满了恶，活着的时候心里狂妄，后来就归死人那里去了」﹝旧约传道

书七章 15节，八章 12-14 节，九章 2-3节﹞。所以，一个人今生在世上的经历和

遭遇，或是健康长寿，顺利成功，平安富足，或是体弱多病，坎坷失败，贫困多

难，都并不能代表这个人是义人，还是恶人，是好人，还是坏人；更不能代表这个

人是蒙了神的喜爱，青睐和悦纳，还是得罪了神，以致被神所恨恶，所厌弃，所惩

罚。因此，我要顺便再加以提醒，请不要当我们没有得到我们所想要，所祈求的健

康长寿，顺利成功，平安富足，帮助供应，消灾解难时，就疑神疑鬼地以为这乃是

因为自己做了某一些的事情，或是自己没有做另一些的事情，而得罪了神的缘故；

于是，就赶紧照着自己所想象的去加以改正之，或是停止不做某一些的事情，或是

开始去做另一些的事情，误以为如此一来就一定可以得到神的喜悦和青睐，而蒙神

帮助赐福和消灾解难了。但当我们仍然还是不见神的帮助赐福和消灾解难时，那么

我们岂不是会落得对神是怀疑，失望，抱怨，责怪了吗？ 

既是如此，如果我们只凭着那不是绝对的，不是永恒的，是短暂和虚空的，

甚至是带着试验和磨炼，和很可能会造成人跌倒和失败的世上的福气﹝如上面「深

入思想和了解神对人的爱的第二点」中所言，这是会造成人只看重世上今生的，眼

见的，暂时的福气，而不珍贵神要赐给人的那将来的，神所应许的，永恒的福分；

也是会造成人看重神所赐的成功顺利过于看重神，看重神所行的神迹奇事过于看重

神；更是会导致人落得或是自满和骄傲；或是没有感谢和颂扬神的恩典；或是对神

食言和背信；或是不珍惜神的所赐，也不常常去回想神之所赐的用意﹞，来判定一

个人是蒙了神的喜爱，这其实并不是正确的。反之，如果我们是凭着那会使得人认

罪悔改而归向神，会使得人向神祷告以祈求祂的帮助，会使得人专心地去倚靠神，



 

- 48 - 
 

会使得人受到造就而成长成熟以得享神所赐永恒和满足的福乐的世上的苦难，来判

定一个人是被神厌恶，被神惩罚的，这其实更不是正确的。上述圣经旧约的传道书

的写作者所罗门王，他一生蒙神赐极大的聪明智慧，富足尊荣，他还为神建了圣

殿，但他年老时却被妃嫔诱惑，去随从别神，以致惹耶和华真神的怒气，就是一个

得了世上的福气，但却因小失大的例子。﹝我常常在想，所罗门王具有神所赐空前

绝后的大智慧，写传道书，透视了人间一切的事，他年老时怎么居然会如此悖逆神

呢？莫非所罗门王年老时得了失智症？或是他年老时身体也不好，为了要得医治就

甚么都拜？传道人比较会受到罪恶的魔鬼的攻击，真是要祈求神格外地保守其心思

意念。﹞ 

所以同样的，我们请千万可不要谬误地以一个人在世上活着的时候，蒙受了

神的帮助赐福和消灾解难的与否，乃是代表着或是这个人蒙了神的喜爱，青睐和悦

纳，或是这个人做了甚么特别得罪神的事，以致被神所恨恶，所厌弃，所惩罚为理

由，就「千方百计」地竭力去向神祈求，要神赐给我们世上今生的，眼见的，暂时

的福气，并且藉之以炫耀自己是神所喜爱，青睐和悦纳的。结果，当我们没有「如

愿以偿」地得到我们所想要，所祈求的健康长寿，顺利成功，平安富足，帮助供

应，消灾解难时，我们岂不是不但会落得对神失望，抱怨，责怪，并且还会怀疑，

否定神对我们的爱了吗？这可是绝对使不得的。 

4. 深入思想和了解神对人的爱：第四点 

因此，如果我们被这些有关神对人的爱的误解所影响，就是误以为必须要借

着神因关爱和怜悯人，而按着祂的心意，当人在世上活着的时候，对人施以帮助和

赐福，并且替人消灾和解难的恩典和奇妙的作为，才能使得人深刻地认识和体验到

神对人的爱，从而可以帮助人产生和提升对神那「不是凭着眼见」的真正的信心，

并且还误以为一个人在世上活着的时候，蒙受到神的帮助赐福和消灾解难，才是代

表着这个人是神所喜爱，青睐和悦纳的；于是，我们就只宣讲圣经中神帮助，供

应，医治，救护人的奇妙作为，只见证神帮助，供应，医治，救护我们的奇妙作

为，却丝毫不提神也让人，让我们缺乏，不足，神也让人，让我们经历灾难，遭受

迫害，并且神在人，在我们缺乏不足，遭灾受害时，并没有对人，对我们施以帮助

的实情；因为，我们以为如此做才能壮了神的名号，才不会弱了神的名号，企图以

此来坚固自己和别的基督徒对神的信心，来帮助别人能信神，并且我们更不去思

想，不去了解那位爱我们的神，那位掌管万有的大能的神，为甚么会让我们缺乏不

足，遭灾受害，甚至在我们缺乏不足，遭灾受害时，没有立时就按着我们所祈求的

帮助我们解决﹝不少的基督徒都是存着这种心态在见证神，不是吗？就是一般所谓



 

- 49 - 
 

的「只讲好的，不讲不好的」﹞；那么，我们只是片面，局部地在见证神，以致就

产生了诸多的偏差和谬误，同时我们也并没有清楚地认识到神乃是「那位随﹝祂

的﹞己意行作万事的」﹝新约以弗所书一章 11节﹞，而祂让人缺乏不足，遭灾受

害，或是祂对于某些的人，在某些的时刻施以帮助赐福，消灾解难的作为，其实全

都是按着祂自己的心意。 

不过，我们可以确信而有把握的则是，神乃是至善圣洁的，在祂完全没有罪

恶，祂总是以善的美意来对待人，而绝对不会对人存着恶的念头。所以，如上所

述，一者，神让人遭受到人悖逆和离弃神所必然会产生的罪恶和苦难的后果，这其

实乃是带着神要藉恶以成善地促使人因此而能醒悟过来，愿意认罪悔改，相信和跟

从神所差来的救主耶稣，以归向于神而得救的美意；二者，神因关爱和怜悯人而供

应人的缺乏和需要，甚至使得人成功和富足，并且也帮助人消灾和解难，这往往是

带有试验性的用意，要看人是否会自满和骄傲，是否会感谢和颂扬神的恩典，是否

会对神食言和背信，是否会只看重眼见的，暂时的，今生的帮助赐福和消灾解难，

却不珍贵神所应许的那眼不见的，将来的，永恒的福分，而这其实乃是带着神要使

得凡是来到神的面前的人都会真心地，专一地，诚挚地相信神，看重神，感谢神，

并且会谦卑地以神为主，尊神为大去顺从神，更会一直又良善又忠心又有智慧地去

事奉神的美意；三者，神亦藉恶以成善地让人，特别是信神的基督徒，去面对罪恶

的魔鬼的诱惑，误导，攻击和迫害，这其实乃是带着神要使得基督徒会学习去倚靠

神，靠着神的大能大力，刚强地抵挡魔鬼的诡计和抗拒世俗的谬误的美意。而神在

这三者中的作为，其实都是带着神要对人加以唤醒和警戒，考验和磨炼，以及对基

督徒加以造就和建造，以使得他们会真心地认罪悔改而归向神，并且也会在对神的

信心上成长和成熟，终能永远安稳地活在神的面前，以承受那永生的蒙福的结局，

得享神所赐满足和永恒的福乐的美意。 

如果我们只讲那我们认为是好的，就是神对人帮助赐福和消灾解难的作为，

而不讲那我们认为是不好的，就是神也让人缺乏不足，遭灾受害，甚至在人缺乏不

足，遭灾受害时，没有立时就按着人所祈求的加以帮助解决，导致我们对神的认识

和见证只是片面的，局部的；那么，其实我们是在误导我们自己和别人去信一个

「圣诞老公公」，而不是信那位真正的神。结果，就使得我们自己和别人都不知道

神对人那如父母对儿女，甚至超过父母对儿女的长阔高深的真爱；以致，我们就只

将神个别性地满足我们的所需和所求，保佑我们健康和平安，供给我们力量和才

能，赐给我们成功和富足，帮助我们消灾和解难，医治我们的疾病和创伤，以及神

整体性地保守我们风调雨顺，国泰民安，世界和平，无灾无难等，视为是神爱我们



 

- 50 - 
 

的表现，却不将神教导我们，管教我们，纠正我们，提醒我们，警戒我们，甚至责

备我们，惩罚我们，以使我们会真心地归向祂，也视为是神爱我们的表现。这不就

好像是儿女只认为父母供应儿女食衣住行，健康育乐的需要，给儿女足够的钱花，

满足儿女一切的要求，才是父母爱儿女的表现，却不将父母教导儿女，管教儿女，

纠正儿女，提醒儿女，警戒儿女，甚至责备儿女，惩罚儿女，以使儿女会走在正路

上，也视为是父母爱儿女的表现吗？而这岂是正确的呢？当然不是。 

圣经中这样记着说，「我们既有这许多的见证人，如同云彩围着我们﹝指基

督徒的四周有许多对神深具信心的人，特别是圣经旧约时代那些对神有信心的人围

绕着﹞，就当放下各样的重担，脱去容易缠累我们的罪，存心忍耐，奔那摆在我们

前头的路程，仰望为我们信心创始成终的耶稣，祂因那摆在前面的喜乐，就轻看羞

辱，忍受了十字架的苦难，便坐在神宝座的右边。那忍受罪人这样顶撞的﹝指耶

稣﹞，你们要思想，免得疲倦灰心﹝这是指就像耶稣因着能达成神拯救人的计划的

喜乐，就轻看羞辱，忍受了遭到诬害而被钉在十字架上受死的苦难，而得有坐在神

宝座的右边的尊荣，因此基督徒在经历苦难时，也同样地要因着将来会永远活在神

的面前，得享那蒙福的结局的荣耀的盼望，而存心忍耐，奔跑前程，并不疲倦灰

心﹞。你们与罪恶相争，还没有抵挡到流血的地步。你们又忘了那劝你们如同劝儿

子的话，说，『我儿，你不可轻看主﹝指神，下同﹞的管教，被祂责备的时候，也

不可灰心；因为主所爱的，祂必管教，又鞭打凡所收纳的儿子。』你们所忍受的

﹝指所忍受的苦难﹞，是神管教你们，待你们如同待儿子；焉有儿子不被父亲管教

的呢？管教原是众子所共受的，你们若不受管教，就是私子﹝指私生子﹞，不是儿

子了。再者，我们曾有生身的父管教我们，我们尚且敬重他，何况万灵的父﹝指

神，下同﹞，我们岂不更当顺服祂得生吗？生身的父都是暂随己意管教我们，惟有

万灵的父管教我们，是要我们得益处，使我们在祂的圣洁上有分。凡管教的事，当

时不觉得快乐，反觉得愁苦；后来却为那经练过的人，结出平安的果子，就是义。

所以，你们要把下垂的手，发酸的腿挺起来；也要为自己的脚，把道路修直了，使

瘸子不至歪脚，反得痊愈﹝指如瘸子得到痊愈而不至于残废一样，以好奔那摆在前

头的路程的意思﹞」﹝新约希伯来书十二章 1-13 节﹞。所以说，神是一定会对祂

所爱的人，特别对那是神的儿女的基督徒，施以如父亲对儿女，甚至超过父亲对儿

女的管教的，为的是要使人得益处，使人在祂的圣洁上有分，而结出平安的果子，

就是义；而神对人，对基督徒的管教是包括了上述神让人遭受到人悖逆和离弃神所

必然会产生的罪恶和苦难的后果，并且还让基督徒较多受到苦难，甚至更让人，让

基督徒去面对罪恶的魔鬼的诱惑，误导，攻击和迫害，为的是要藉恶以成善地促使

人因此而能醒悟过来，愿意真心地认罪悔改，相信和跟从神所差来的救主耶稣，而



 

- 51 - 
 

归向于神以得救，并且还要使得基督徒受到考验和磨炼，造就和建造，以成长和成

熟。 

并且，圣经中也记载，当耶稣与门徒们在加利利海旁的伯赛大城附近的旷野

地方时，有许多人从各城里步行到那里去跟随耶稣，而耶稣不但治好了他们中间的

病人，并且耶稣还对他们讲论神国的道，教训他们许多道理，后来因为天已经晚

了，耶稣更以极少的五个饼和两条鱼让他们都吃饱了，还有剩下的零碎装满了十二

个篮子，他们当中的男丁就有五千；圣经新约的四本福音书中记述耶稣当时对他们

的接待， 

− 「耶稣出来，见有许多的人，就怜悯他们，治好了他们的病人﹝其后，

耶稣就以五个饼和两条鱼让他们都吃饱了﹞」﹝新约马太福音十四章 14

节﹞； 

− 「耶稣出来，见有许多的人，就怜悯他们，因为他们如同羊没有牧人一

般，于是开口教训他们许多道理﹝其后，耶稣就以五个饼和两条鱼让他

们都吃饱了﹞」﹝新约马可福音六章 34 节﹞； 

− 「耶稣便接待他们，对他们讲论神国的道，医治那些需医的人﹝其后，

耶稣就以五个饼和两条鱼让他们都吃饱了﹞」﹝新约路加福音九章 11

节﹞； 

− 「有许多人，因为看见祂﹝指耶稣，下同﹞在病人身上所行的神迹，就

跟随祂﹝其后，耶稣就以五个饼和两条鱼让他们都吃饱了，并且接下来

还教导他们有关「耶稣是生命的粮」的真理﹞」﹝新约约翰福音六章 2

节﹞。 

由此可见，并非只有耶稣奇迹式地医治病人，且以极少的食物就让很多人吃饱，才

是祂关爱和怜悯人的作为，耶稣向人讲论神国的道，耶稣教训人许多道理，也同样

的是祂关爱和怜悯人的表现。 

如果我们是落在此种偏差的心态之中，就是只讲那我们认为是好的，而不讲

那我们认为是不好的，以致我们只是片面地，局部地在认识神，在见证神，因此就

误导我们自己和别人去信一个「圣诞老公公」，而不是信那位真正的神，那么我们

对于圣经中所记述的，当耶稣的家乡拿撒勒城的人，因看不起耶稣是生在木匠约瑟

的家中，耶稣本身也是一个木匠，就厌弃耶稣时，耶稣就不在那里多行异能了的做

法，一定会觉得相当奇怪；我们会认为，拿撒勒城的人愈不信耶稣，耶稣就应该在

那里愈多行神迹奇事，以壮大自己的名号，使拿撒勒城的人看得起祂，这样拿撒勒



 

- 52 - 
 

城的人才会信祂，不是吗？并且，我们对于圣经中另外所记的，当时是身为犹太人

中宗教和政治的领袖的法利赛人和撒都该人，他们因不信耶稣，就来试探耶稣，请

耶稣从天上显个神迹给他们看，但耶稣却并没有应他们所求的，显神迹给他们看的

做法，或许也会觉得不合乎常理；我们会认为，就算法利赛人和撒都该人原来是不

信耶稣，存着恶意要试探耶稣的，但耶稣可以照着他们所求的，当场行个神迹给他

们看，以改变他们的心态，这样他们就会信耶稣了，不是吗？而往往我们对于不信

神的人，对于不肯受到造就而在信仰上长进的基督徒，也是抱持着这种看法，就是

认为神应该在这些人的身上多显神迹，以使他们能信，以使他们愿意受到造就而在

信仰上长进，甚至还认为神应该经常在世上各个大的城市公开地显现，行一些神迹

奇事，好使人看见祂的奇妙大能，这样人就会相信神了，基督徒也就会快跑跟随神

了，不是吗？但是，如此一来，他们对神的相信，他们对神的跟从，岂不是只基于

那眼见的神迹奇事，而不是那不凭着眼见的真正的信心了吗？所以，耶稣并没有那

样做，神也并没有那样做；而耶稣行异能以帮助，医治那些有需要，患病的人，神

对人帮助和赐福，替人消灾和解难，其实主要乃是在表露祂对人怜悯的心和恩典的

作为，而并不是为了要公然地彰显祂神奇的大能，好使人看见了能因此而信祂，因

为圣经中记载，耶稣多次医治了患病的人之后，却嘱咐他们不要告诉别人。 

5. 深入思想和了解神对人的爱：第五点 

请不要误会，我之所以这样讲，绝对不是要否定圣经中所记载的神帮助，供

应，医治，救护人的奇妙作为，也绝对不是轻看神帮助，供应，医治，救护一般的

世人和信神的基督徒的很多实例和见证；而是要强调，神本着祂对人，对基督徒的

那长阔高深的爱，所赐给我们的恩福，主要并不是我们所想要的那今生在世上暂时

的福气，而是神在圣经中所应许的那来世在「新天新地」里永恒的福分，否则神不

必差三一神的圣子耶稣降生为人，来到世上，且祂被钉在十字架上而死，三日后却

从死里复活，成为了那替人赎罪的祭，以达成神要拯救人脱离罪恶，以归向于神的

计划。有一部名叫「罗马假期﹝Roman Holiday﹞」的电影，剧中男女主角来到罗

马城一个著名的景点，在那里有一道相当长的矮墙，墙上贴满了很多人所写的小纸

片，都是记述和感谢神在他们生活遇到困难的时候，帮助他们的奇妙作为。这固然

是很好；但是可不要只计我们今生在世上活着而碰到难处的时候，神对我们的帮

助，却忽略不计前述神因为爱我们，在那六个方面所赐给我们的恩典，以使我们能

相信和跟从救主耶稣，而有永生的盼望和福乐。 

当一个人太在意，太看重，甚至是只在意，只看重他所想要的那今生在世上

暂时的福气时，那么神往往会让这个人一直都觉得自己是有所缺乏而不满足的，就



 

- 53 - 
 

是他会一直都觉得自己是有甚么要向神要的，是有甚么要向神求的，或是为自己个

人性的健康平安，安逸幸福，富足快乐，顺利成功，工作事业，成就地位，声誉美

名，力量刚强，生死未来，家庭儿女，亲人朋友，或是为世人整体性的风调雨顺，

文明进步，国泰民安，世界和平，无灾无难等等；于是，他就不断地向神求这求

那，以致很容易地就会陷在患得患失，疑神疑鬼，担忧挂虑，耗尽心机之中，而苦

不堪言，不得脱身了。这样一来，他就不会如圣经中记载使徒保罗在罗马被拘留候

审时，写信给教会的信徒们所说的，「我靠主大大地喜乐。....我无论在甚么景

况，都可以知足，这是我已经学会了；我知道怎样处卑贱，也知道怎样处丰富；或

饱足，或饥饿；或有余，或缺乏；随事随在，我都得了秘诀；我靠着那加给我力量

的，凡事都能作﹝指靠着主耶稣所加给的力量，能面对任何的景况﹞」﹝新约腓立

比书四章 10, 11-13 节﹞；这就是说，他不会像保罗那样，无论在甚么景况，都可

以知足，即不会像保罗那样，靠着神所加给的力量能去面对任何的景况。不但如

此，他也就不会如圣经中记载使徒保罗又说的，「我深信无论是死，是生，是天

使，是掌权的，是有能的，是现在的事，是将来的事，是高处的，是低处的，是别

的受造之物﹝上述所列举的乃是指无论甚么样的事的意思，包括无论是生死，是天

使魔鬼，是时间，是权势，是空间，是宇宙万物中其他任何的事物﹞，都不能叫我

们﹝指基督徒，下同﹞与神的爱隔绝，这爱是在我们的主基督耶稣里的」﹝新约罗

马书八章 38-39 节﹞；这就是说，他也不会像保罗那样，不管面对，遭遇任何的景

况和事物，无论是成功，还是失败；是顺利，还是挫折；是富足，还是贫乏；是安

逸，还是受苦；是高贵，还是卑贱；是赞誉，还是诋毁；是友善，还是逼迫；是刚

强，还是软弱；是生，还是死；是现在，还是将来；是在此处，还是在别处，都会

因着确信神在救主耶稣里对他的爱，而坚定不移地一直与神同行。 

再多提醒一点，圣经中记载，使徒保罗一生经历了神对他很多的带领帮助，

供应保守和消灾解难，有些甚至是神奇迹式的作为，但是保罗却并没有落得是只看

重自己今生在世上暂时的福气，也没有落得是只注目在神迹奇事上；反而，圣经中

记着保罗自述说，「我先前以为与我有益的，我现在因基督﹝即耶稣，下同﹞都当

作有损的。不但如此，我也将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。

我为祂已经丢弃万事，看作粪土，为要得着基督」﹝新约腓立比书三章 7-8节﹞。

请不要误以为保罗这是类似佛教「出家」，「无欲」，「无我」，「空」等的观

念，保罗乃是在提醒，如上所述，不要只是看重，只是强调那今生的，眼见的，暂

时的帮助赐福和消灾解难的福气，以及个人生前在世上的身份，地位和成就，以致

因小失大地忽视，轻看了神在救主耶稣里要赐给人那将来的，神所应许的，永恒的

福分。 



 

- 54 - 
 

6. 深入思想和了解神对人的爱：第六点 

或许有人因为如此，就反而不要，也不求，亦不感谢，更不见证神在他们于

世上活着的时候，供应他们的缺乏和需要，使得他们成功和富足，并且也帮助他们

消灾和解难，以为这样自己就不会落在试验和磨炼之中，所以也就不会造成自己在

信仰上跌倒和失败了﹝其实，每一个人，包括信神的基督徒，都总是会常常在对神

的信心上跌倒和失败的；因此，神才让人遭受到人悖逆和离弃神的罪恶和苦难的后

果，以促使人能够醒悟过来，愿意认罪悔改，相信和跟从救主耶稣而归向于神，同

时神也往往是要基督徒去经历一个学习和磨炼，建造和更新，考验和跌倒，挣扎和

失败，认罪和悔改，重来和修正的自然性的造就过程，以使得基督徒能够在信仰上

持续地成长和成熟，请见接下来「深入思想和了解神对人的爱的第七点」中的讲

论﹞。甚至，抱持此种态度的人还自己故意去找苦吃，以致落入偏差的「禁欲主

义」和「苦修主义」，这都是不对的。圣经中记载，公元初世纪时的教会中就有人

提倡「禁欲主义」的各种规条， 

− 「﹝使徒保罗和他的同工写信给位于现今土耳其的歌罗西城的教会的信

徒们，对他们说﹞你们要谨慎，恐怕有人用他的理学﹝即哲学﹞和虚空

的妄言，不照着基督﹝即耶稣，下同﹞，乃照人间的遗传和世上的小

学，就把你们掳去。....你们若是与基督同死，脱离了世上的小学﹝指

基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，其原有那带着罪性的旧生命，乃被

神所赐那再造的新生命所取代，而从原来「灵性的死」中复活过来，就

像是如耶稣被钉在十字架上而死，并且从死里复活一样，因而基督徒向

罪是死的，就是脱离了罪恶的辖制，捆绑和奴役，以致基督徒不再是属

世界的﹞，为甚么仍像在世俗中活着，服从那不可拿，不可尝，不可摸

等类的规条呢？这都是照人所吩咐，所教导的。说到这一切，正用的时

候就都败坏了。这些规条使人徒有智慧之名，用私意崇拜，自表谦卑，

苦待己身，其实在克制肉体的情欲上是毫无功效﹝「情欲」并不是单指

男女之间越轨的情欲，而是泛指人的罪性所会造成的所有罪恶﹞」﹝新

约歌罗西书二章 8, 20-23节﹞； 

− 「圣灵明说，在后来的时候，必有人离弃真道﹝指离弃神所启示在圣经

中的真理﹞，听从那引诱人的邪灵和鬼魔的道理。这是因为说谎之人的

假冒﹝指传讲那邪灵和鬼魔的道理的人的伪善﹞；这等人的良心，如同

被热铁烙惯了一般。他们禁止嫁娶，又禁戒食物，就是神所造，叫那信

而明白真道的人，感谢着领受的。凡神所造的物，都是好的，若感谢着



 

- 55 - 
 

领受，就没有一样可弃的，都因神的道和人的祈求，成为圣洁了﹝「领

受」是可以食用的意思，这段经文的后半段是说基督徒其实并不须要

「禁戒食物」，就是并不须要禁戒不吃某一些的食物；神在圣经旧约中

关于食物的一些规定，只是要使用实物为表征性的教材，来教导旧约时

代的犹太人去明白和学习活出「圣洁」的观念﹞」﹝新约提摩太前书四

章 1-5节﹞。 

并且，公元初世纪时，位于现今希腊南部的哥林多城的教会中可能就有禁止嫁娶的

情形发生。使徒保罗和他的同工在所写的圣经新约哥林多前书的第七章中，特地回

答了哥林多教会的信徒们所提出的有关基督徒嫁娶和守童身﹝守独身﹞的问题，这

或许是因为哥林多教会中有信徒提倡「禁欲主义」，就禁止嫁娶，且强调要守独

身。保罗以他自己是守独身，专心殷勤地服事神为例，就劝告该教会的信徒不如守

独身以专心地服事神；但是，保罗却明言地回复说，为了避免淫乱的事发生﹝而今

天一些教会中守独身的神职人员，就有性侵未成年者的恶行发生﹞，基督徒结婚，

甚至鳏夫寡妇再婚，都并没有甚么不对。 

历世历代的基督徒中，特别是神职人员和修道人士，想用绑刺带，自鞭，自

阉，长期静默不语，避世独居，守独身等诸多「自我虐待」式的方法和规条，以企

图消除自己心中的恶念，或企图在信仰上修道的例子时有所见。然而，上面所引述

的第一段的圣经经文中却明言，「这些规条使人徒有智慧之名，用私意崇拜，自表

谦卑，苦待己身，其实在克制肉体的情欲上是毫无功效。」并且，也常见有基督徒

想借着禁食祷告，清晨祷告，跪着祷告等的「苦肉计」，来蒙神应允自己的所求，

这种心态都是不可取的。我一直觉得很奇怪，人总是误以为自己如果一方面不去做

一些自己所愿意，自己所喜欢的事，而另一方面去做一些自己不愿意，自己不喜欢

的事，那就代表自己对神是虔诚的了；天主教徒在复活节之前的四十天的斋戒期

﹝Lent﹞，要放弃自己平日所喜欢的一项乐趣，如放弃吃巧克力糖，放弃抽烟等，

就是一个例子。然而实际上，放弃去做自己所喜欢的事，和虔诚地以神为主，尊神

为大去顺从神，照着神在圣经中所启示的真理心意更新而变化，而不再效法这个已

经是落在罪恶中的世界，乃是不相同的两码子事，不是吗？ 

其实，「圣」与「俗」的分别，并不在于是「吃素」或「吃荤」；也不在于

是「独身」或「嫁娶」；也不在于是喜欢「心灵」或「物质」的事物；也不在于是

「避世」或「在世」；也不在于所从事的职业工作是「清高」或「平庸」；也不在

于穿着举止谈吐是「高雅」或「低俗」；也不在于生活是「简朴」或「富裕」；也

不在于出身背景是「高尚」或「卑贱」等；而是完全取决于对神如何，亦即是归属



 

- 56 - 
 

于神，还是敌对神；是顺从神，还是悖逆神；是倚靠神，还是倚靠人；是以神为中

心，还是以人为中心；是向往神的国，还是留恋世上的国；是在讲神真理的道，还

是在讲世俗的观念，想法，方法和做法，以及一般的常情，常理，常识和常规；是

自由地活在圣经中神所启示的真理之下，还是仍旧被罪恶黑暗的权势所辖制，捆绑

和奴役，以致依然活在那邪灵和鬼魔的道理，和人间的遗传和世上的小学之中；是

彼此相爱，在真道上合而为一，还是分党分派，彼此排斥嫉恨；而前者乃是「圣

洁」，后者则是「世俗」。 

所以实际上，不管我们是要还是不要，是求还是不求，是喜欢还是不喜欢，

神因着祂对人的关爱和怜悯，是必定会按着祂的心意，在我们于世上活着的时候，

特别是当我们遇到难处时，带领，帮助，供应，救护我们，替我们纾困，解难，甚

至赐福给我们的，以使得我们会寻求，认识，相信，感谢，倚靠，甚至爱祂这位大

能，慈爱，恩典，赐福的神。坦白地说，这其实也是神要藉恶以成善的一个作为。

我这样说，并不是指神因关爱和怜悯人而供应人的缺乏和需要，甚至使得人成功和

富足，并且也帮助人消灾和解难的恩典的作为的本身是恶，而是说神会借着人因神

对人施以帮助和保佑，供应和赐福，消灾和解难的作为，就很可能会落得是自满和

骄傲，并不感谢和颂扬神的恩典，也不珍惜神的赐与，还对神食言和背信，甚至只

看重那眼见的，暂时的，今生的帮助赐福和消灾解难，却不珍贵神所应许的那眼不

见的，将来的，永恒的福分的罪恶，以达成神要考验，磨炼和造就人，使人在对神

的信心上成长和成熟，因此人能永远安稳地活在神的面前，在永恒里得享神所赐满

足和永久的福乐的善的目的。所以，当神对我们帮助赐福和消灾解难时，我们须要

特别注意的则是，如前所述，千万可不要落得是「只认今生短暂的福，而不认来世

永恒的福」，更千万可不要落得是「只认我们所要的福，而不认那爱我们的赐福的

神」。 

在此，让我也顺便说明一下，我们是凭甚么能认得神呢？圣经中针对那位降

生为人，来到世上的三一神的圣子耶稣记着说，「道成了肉身，住在我们中间﹝指

三一神的圣子耶稣降生为人，来到世上，住在我们人的中间﹞，充充满满地有恩

典，有真理；我们也见过祂的荣光，正是父独生子的荣光」﹝新约约翰福音一章

14节﹞；因此，我们并不见得可以凭着所行的神迹奇事来认神﹝因为圣经中记着

说，罪恶的魔鬼和被魔鬼所支使的假基督，假先知，也能行大神迹，大奇事﹞，而

是务要凭着神怜悯人，帮助人，拯救人的慈爱的恩典，以及神所启示我们，所教导

我们，所要我们遵循的真理的道来认得神。 



 

- 57 - 
 

说到神所启示我们，所教导我们，所要我们遵循的真理的道，我在所撰写的

每本著作中均详细地阐述了神在圣经中所启示的很多方面的真理。例如，在我所撰

写的「透视基督徒的重生」一书中，我列举了关于耶和华真神；关于耶和华是怎样

的一位神；关于神照着祂的形像和样式所创造的人；关于人与神原本亲近的关系变

坏的根由；关于人与神的关系变坏了的后果；关于神拣选圣经旧约时代的犹太人为

实物教材的示范，以表明耶和华乃是那位独一的真神和祂是怎样的一位神，也显明

人对神所流露的正面顺从和反面悖逆的不同的态度和表现；关于神为人所预备的那

一条能使人脱离罪恶，回转归向神的道路，就是神因着祂对人的爱，就照着祂在圣

经旧约中的应许和预告，差了三一神的圣子耶稣降生为人，来到世上，以成为那位

惟一的救世主；关于人是因着救主耶稣的死里复活而得着神的拯救，就是凡是相信

和跟从救主耶稣的人，一方面是因着耶稣被钉在十字架上而死，成为了替人赎罪的

祭，而白白地蒙神赦罪，免受神对罪恶的审判和惩罚的报应，并且另一方面是因着

耶稣从死里复活，而蒙神赐那再造的新生命，以取代其原有带着罪性的旧生命，而

成为一个新造的人，以致能够从原来「灵性的死」中复活过来，被神称为义，而脱

离罪恶，归属于神；关于基督徒得到神的拯救以后所具有的新身份和新地位；关于

那永远的神的国度﹝即天国﹞和基督徒为神的国的子民；关于那是神的国的雏形，

是基督徒的集合体的教会；关于未来，和将来耶稣的再来，一直到永恒的十二个大

的方面的真理。 

并且，在我所撰写的「深入阐述基督徒信仰的中心信念及其所代表的意义和

适当的应用」一书的第四章中，我也将圣经新约的福音书中记载耶稣所教导的一些

真理列举出来，尤其是有关基督徒相信和跟从救主耶稣之后，在身份，生命和行为

上彻底的改变和更新。这包括了，第一，神的真实存在和神的本质是灵。第二，人

必须用心灵和诚实，按着神在圣经中所启示的真理来认识神，敬拜神。第三，耶稣

祂乃是神所差来的救主，人惟有借着相信和跟从救主耶稣，才能归属于神，而不是

靠出身，不是靠遗传，不是靠传统，不是靠仪式，不是靠遵守规条，也不是靠着使

基督徒的信仰成为一个常态的文化，更不是靠着在世上建立以基督徒信仰为国教的

所谓「基督教国家﹝Christendom﹞」。第四，耶稣祂也是那永远的神的国的王，

这个神的国是一个以真理挂帅的国度，所有归属于真理的人都是这个真理之国的成

员；而这个真理之国是与世上的列国迥异的，是不属乎那已经是落在罪恶中的世界

的，也不是一个独立，富强的犹太人的国家。第五，人惟有借着相信和接受耶稣乃

是神所差来的救主，而蒙神赦罪，且蒙神赐那再造的新生命，以取代自己所原有

的，已落入了罪恶中的旧生命；并且相信和接受神在圣经中所启示的真理，以从自

己原有很多世俗的，偏差的，假冒为善的观念，想法和做法中悔改过来，才能脱离



 

- 58 - 
 

罪恶的辖制，成为圣洁，被称为义，而归属于神，永远地活在神的面前。第六，此

新，旧两种的生命是不能兼有的，要想得着和活出新生命，就必须要舍弃旧生命和

旧生命的行为表现，不肯舍弃旧生命和旧生命的行为表现，则得不着，也活不出新

生命。第七，人不但必须要借着相信和跟从救主耶稣才能得着新生命，人也必须要

借着持续地相信和跟从耶稣，才能使这个所得着的新生命继续地得到喂养，而不至

于会枯萎衰残。 

第八，这个神所赐永恒的新生命乃是最为宝贵的，远远地超过人所原有的旧

生命，甚至超过拥有全世界，而这个新生命也不是人可以用任何的东西去换来的。

第九，相信和跟从救主耶稣的人得着的这个新生命，并不是将人所原有，带着罪

性，像是「烂了的苹果」的旧生命加以改好一些而来的；此新生命乃是神重新照着

神的形像而创造的，有真正的仁义和圣洁，所以相信和跟从救主耶稣的人得着此新

生命被称为是「重生」。第十，相信和跟从救主耶稣的基督徒的重生，并不是回到

母腹中再出生一次，而是从水和圣灵生的，就是本于人的悔改和圣灵大能的作为。

第十一，我们并不知道相信和跟从救主耶稣的基督徒到底是怎么重生的，但是我们

却能感受到基督徒重生以后的改变，我们也能看见基督徒重生以后不同的表现，就

是基督徒所流露出的新生命的样式，而这乃是基督徒重生的真实的具体见证。第十

二，相信和跟从救主耶稣的基督徒还有神所赐的圣灵﹝就是三一神的第三者﹞，内

住在他们每一位的里面，成为他们的保惠师，引导他们明白一切的真理。第十三，

一般的世人，因为是已经落在罪恶的辖制，捆绑和奴役之中，成为了罪的奴仆，包

括那些拒绝相信和跟从救主耶稣的犹太人，因此他们对神所启示的真理是「无动于

衷，听不进去」，以致他们不但得不到永生，而且神的震怒常在他们身上，在永恒

里他们会遭受到刑罚和灾祸的报应﹝既然人都是落在了罪恶之中，那么有谁还能听

得进去神所启示的真理，有谁还会去相信和跟从救主耶稣呢？请见上文中关于神本

着祂长阔高深的「爱仇敌的爱」，对所有的人的第五方面和第六方面的爱的作为，

以呼吁，唤醒，预备，感动人，而使得人对神会具有「启蒙」或「开端」的信心的

讲论﹞。第十四，惟有真理可以使人脱离罪恶的辖制，捆绑和奴役，也就是使人从

罪的奴仆的身份中得到释放，如此人才会自由地去认罪悔改，也才能自由地去相信

和跟从救主耶稣，以致能自由地活在神真理的道之中。 

至于说神怜悯人，帮助人，拯救人的慈爱的恩典，如上文中所述，神对悖逆

离弃祂的世人依然是「叫日头照好人，也照歹人；降雨给义人，也给不义的人」地

爱他们，以恩典待他们。并且，神对悖逆藐视祂的子民也是如此地爱他们，以恩典

待他们；圣经旧约时代那被神拯救而离开埃及为奴之地的第一代，二十岁以上，为



 

- 59 - 
 

数有六十万之多的犹太人男丁，他们总是不信神，藐视神，甚至更试探神，要挟

神，但是神却还是继续地从天上降吗哪，叫磐石出水，在旷野养活了他们四十年之

久。这都是神本于祂对人的爱的恩典的作为。所以，基督徒不但是不要落在偏差的

「禁欲主义」和「苦修主义」之中，基督徒更绝对不可以「替天行道」地去将迫

害，苦难加在别人的身上，去使得别人遭害受苦，还美其名地说是为了要帮助别

人，磨炼别人，造就别人，以使其会认罪悔改，以使其会向神祷告祈求，以使其会

倚靠神，以使其会在信仰上成长和成熟，或是甚至采取鄙世愤世，仇世敌世，毁世

灭世的偏激的态度。一般人这样做往往都是带着私心，为了要惩罚自己所不喜欢的

人，为了要报复对不起自己的人，为了要迫害，甚至除掉自己心目中的「恶人」，

而这是与神让人遭受到人犯罪所导致的苦难的后果，与父母让儿女忍受辛苦，为了

要使得他们能够醒悟和悔改，能够成长和成熟的爱的用意完全不相同的。 

其实，「禁欲主义」和「苦修主义」的方法和规条，不但不能消除一个人心

中的恶念，并且还可能会造成这个人对神产生不满，怨恨的情绪。公元十六世纪

初，那位正式开启教会的改革运动的马丁路德﹝Martin Luther﹞，他原来是教会

的一个神父，而他也曾企图想要尽他一切的努力去除掉自己的恶念和恶行，以取悦

于神。甚至，每次当他心中一产生恶念时，他就叫他的朋友重重地打他到流血，警

戒他不可以有恶念，但结果却还是恶念丛生，最后导致他对神不满，责怪神如暴君

一般极端地难为人。后来，当神感动他认清了「因信称义」，就是基督徒乃是「因

相信神所差来的救主耶稣基督，而得以在神的面前称义得救；并不是，也不能靠着

遵行律法的规条，而在神的面前称义得救」的圣经真理之后，他才从自己以往错误

的认识和做法中悔改过来，也就是从他以往的错误的认识和做法中得到了释放，而

真正地认识了神，并且也认识清楚神本着祂对人的慈爱和怜悯的恩典，到底是如何

地借着在救主耶稣里那悔改赦罪，重生更新的道，以拯救人脱离罪恶，归回到神的

面前。 

7. 深入思想和了解神对人的爱：第七点 

另外，或许有人因为神对所有的人的爱，就以为任何一个人，不论这个人是

相信和跟从救主耶稣与否，最终无论如何他都是会得到神的拯救，上天堂享福，而

不会下地狱遭罚受苦。持此种看法的人往往认为，神既然爱人，那么神岂会舍得让

人永久地落在地狱里遭罚受苦呢？固然，圣经中记着说， 

- 「﹝神﹞不愿有一人沉沦﹝指没有得到神的拯救的意思﹞，乃愿人人都

悔改﹝以得到神的拯救﹞」﹝新约彼得后书三章 9 节﹞； 



 

- 60 - 
 

- 「我们的指望在乎永生的神，祂是万人﹝all men﹞的救主，更是信徒的

救主」﹝新约提摩太前书四章 10节﹞； 

但是，圣经中却也明言， 

- 「神爱世人，甚至将祂的独生子﹝即三一神的圣子耶稣，下同﹞赐给他

们，叫一切信祂的﹝指信圣子耶稣的人，下同﹞，不至灭亡，反得永

生。....信祂的人，不被定罪；不信的人，罪已经定了，因为他不信神

独生子的名」﹝新约约翰福音三章 16, 18 节﹞； 

- 「那时，主耶稣同祂有能力的天使，从天上在火焰中显现﹝指将来耶稣

再来的时候﹞，要报应那不认识神和那不听从我主耶稣福音的人；他们

要受刑罚，就是永远沉沦，离开主的面前和祂权能的荣光」﹝新约帖撒

罗尼迦后书一章 7-9 节﹞。 

所以，一个硬着颈项，始终都执意地拒绝接受神要赐给所有人的那在救主耶稣里的

福音的人，是不会得到神的拯救而蒙福的，也就因此要被定罪，遭到神对罪恶最后

的审判和惩罚的报应，在永恒里沉沦于与神完全割断，以致不能活在神的面前的灭

亡之中，遭受那永刑的悲惨的结局。换言之，神在救主耶稣里对人的拯救的恩典，

乃是神要赐给所有的人的一个白白的，免费的礼物，不需要人以「行善做好，积德

立功」，或是其他甚么样的东西去配得，去换得，去赢得，去赚得此一礼物；然

而，却惟有那愿意接受的人才能得到这个礼物，不愿意接受的人是得不到这个礼物

的。这就好像所有的人都可以晒到免费的太阳光，但是却惟有那出到室外的人，才

能晒到免费的太阳光；而一个不肯出到室外的人，他是无法晒到免费的太阳光的一

样。可见，那种认为任何一个人，不论是相信和跟从救主耶稣与否，最终都是会得

到神的拯救的所谓「普世救恩﹝Universal Salvation 或 Universalism﹞」的观

念，并不是正确的。 

请容我再进一步深入地对此加以说明。首先我们务要认清，那位总是以慈

爱，怜悯，恩典和善意对待人的神，一直都「千方百计」地给人机会，希望人愿意

来回转归向祂以得救蒙福；但是，那些不信神，以致要遭到神对罪恶最后的审判和

惩罚的报应的人，他们却始终是硬着心肠，拒绝神在他们生前活在世上时，以及在

他们死后，一直到将来耶稣再来，所处于的「中间状态」的期间﹝请参读我所撰写

的「人死之后所会遭遇的事情」一书中的讲论﹞，所给他们的很多要呼吁唤醒，预

备带领，感动教导，提醒规劝他们去认罪悔改，去接受福音，去相信神，去相信和

跟从救主耶稣以得救的机会。并且，我们要了解，那些不信神的人没有得到神的拯



 

- 61 - 
 

救，以致要遭到神对罪恶最后的审判和惩罚的报应，并不是他们本来是不会受到甚

么惩罚的报应的，但却因为神对于他们的不相信和不跟从感到非常忿怒，就报复性

地要把他们「打入地狱」，以惩罚和报应他们对神的不信；换句话说，其实并不是

当那些不相信和不跟从神的人死后最终来到神的面前受审判时，虽然他们一直都

「哭哭啼啼」地求神饶恕他们，并且「真心诚意」地表示自己愿意认罪悔改，愿意

接受福音，愿意相信神，愿意相信和跟从救主耶稣，愿意以神为主，尊神为大地顺

从神，但是神却像一个严峻的法官那样，「不为所动，毫不留情」地将他们打入

「地狱」受苦，以惩罚他们生前的不相信神和不跟从神。 

反而，那些不信神的人没有得到神的拯救，以致要遭到神对罪恶最后的审判

和惩罚的报应，乃是由于他们因着自己对神的不信，不但是在生前，并且既使是在

死后，都一直执意地硬着心肠，坚拒不听任何的规劝和警告，坚持不肯接受福音，

不肯认罪悔改，不肯相信神，不肯相信和跟从救主耶稣，更不肯以神为主，尊神为

大地顺从神，自己选择要去「地狱」，要与神完全割断，不要永远活在神的面前，

就是不要去「天堂」的决定之下，就导致他们「自做自受，自食其果」地落得无法

得着神的拯救，不能脱离罪恶，不能归向于神，不能活在神的面前的后果；这是他

们自己坚持选择要去「地狱」，而不要去「天堂」的结果，终而他们就「毅然决

然，死不回头，如其所愿」地去到了「地狱」，永久地遭受到那令人哀哭切齿的刑

罚。这就是说，一个人没有得到神的拯救，以致要遭到神对罪恶最后的审判和惩罚

的报应，死后最终会落在「地狱」受苦，而不能去到「天堂」蒙福，并不是神不爱

他了，也不是神不要拯救他，而是他自己拒绝神的拯救，坚决不要被神拯救，以致

他始终都硬着颈项，一直执意地拒绝接受神要赐给所有人的那在救主耶稣里的福音

的缘故；换言之，这个人在受到各种因素的影响之下，尤其是他本身的骄傲自大和

无知短视，以及世俗的误导和罪恶魔鬼的引诱，最终他竟落到了一个对神是如此的

悖逆，厌弃，排斥，否定和敌对的地步，于是他就执意地绝对不肯回转归向神，更

坚决地不要被神拯救，以致他就无法得到神的拯救而蒙福。然而，奇妙的是，那掌

管万有的神却是如此地借着人自己坚持选择要去「地狱」，而不要去「天堂」的决

定，来彰显和施行祂对人的罪恶的公义的审判。这是一个多么令人心悸战栗，后果

极端严重和悲惨，值得人深刻警惕的事实。 

并且，我也必须要加以说明的是，神对人的罪恶施以公义的审判和惩罚的报

应的意义和方式，并不是如一般世俗所认为的，当一个人做了悖逆神的不好的甲

事，神就使这个人遭受到一个与甲事不相关的乙事的灾祸，以惩罚报应他。比如

说，一个人偷了别人的东西，其后他的家遭到火灾；虽然「偷东西」与「遭火灾」



 

- 62 - 
 

乃是互不相关的两码子事，但他却很可能就会以为他的家遭到火灾，乃是神对他偷

了别人的东西的降祸的惩罚。其实，神对人的罪恶施以公义的审判和惩罚的报应的

意义和方式乃是，当一个人做了神所不喜悦的恶事，并且他一直都硬着颈项，不肯

悔改的时候，神最终对这个人所施以的审判和惩罚的报应，就是他所行的恶事所会

达到的那必然的，全面的，凸显的，极度的，最悲惨的后果和下场。比如说，当一

个人不肯原谅，饶恕那些得罪了他的人，反而「以恶报恶」地去报复他们时﹝这是

神所不喜悦的恶事﹞，神就会让这个人一直都陷在「冤冤相报何时了」的仇恨和凶

杀之中﹝这就是他做的恶事所会达到的那必然的悲惨后果，也就是他做的恶事所会

遭到的神的审判和惩罚的报应﹞；而当一个人只知道倚靠自己，倚靠别人，而不去

倚靠神时，神就让他一直都落在由于人的有限，而无法真正地解决人所面对诸多的

问题和难处的挣扎，沮丧，愁烦，忧虑，痛苦和绝望之中；而当一个人贪爱世上的

钱财，地位，名誉，权力等时，神就让他一直都落在为之劳苦，牺牲，卖命，争

斗，谋算和抢夺之中；甚至，当一个人执意忽视神，不信神，悖逆神，离弃神，敌

对神，而不肯归向于神时，神最终就让他落在那与神永远的，全然的割断，不能活

在神的面前的沦亡之中，遭受那永刑的悲惨的结局。这就是说，神对人的罪恶施以

最后的审判和惩罚的报应的意义和方式，还并不是神最终会将别的，不相关的，所

谓的「上刀山，下油锅」的灾祸和刑罚另外再添加在那始终都悖逆离弃神，不虔不

义的人的身上，以惩罚报应他们；而是神让这些有罪的人深陷在他们自己所犯的罪

恶之中永远不得脱身，而「自做自受，自食其果」地受到他们的罪恶所会达到的那

必然的，全面的，凸显的，极度的，最悲惨的后果和下场，就是他们最终会因为他

们自己的罪恶，而落得是与神永远的，全然的割断，被丢弃在天国外边的黑暗里，

永久地沉沦在他们的罪恶所会造成的那充满罪恶和苦难，极度恐怖和悲惨，令人哀

哭切齿的结局之中。 

同时，我还必须要加以说明的是，请留意，神不会因为爱人，就不管人是愿

意不愿意，是喜欢不喜欢，都强制性地硬要人相信祂，硬要人归属于祂，硬要人跟

从祂，以活在祂的面前，蒙受祂所要赐给人的福乐；亦即，神不会因为爱人，就不

管人是愿意不愿意，是喜欢不喜欢，都强制性地硬使得，甚至是超自然性神奇式地

去使得人相信祂，使得人归属于祂，使得人跟从祂，以活在祂的面前，蒙受祂所要

赐给人的福乐。神也不会因为爱人，就随便「睁一只眼，闭一只眼」地让悖逆神而

有罪的人都能活在祂这位至善，圣洁，公义的神的面前；神更不会因为爱人，就降

低祂对于那活在祂面前的人的要求，标准和旨意。这就是说，神并不会超自然性，

奇迹式，像计算机换装程式，像把人变成一个机器人一样地使人突然很快就变得知

道神在救主耶稣里拯救人的福音，也使人突然很快就变得明白神真理的道，亦使人



 

- 63 - 
 

突然很快就变得认同神真理的道，同时更使人突然很快都变得对神是「毫无抗拒，

惟命是从」，是「一个命令，一个动作」，是绝对不会再悖逆神了，以使得人能够

接受福音，相信神，相信和跟从救主耶稣，也使得人能够跟从神，遵循神真理的

道，以致人可以活在神的面前，蒙受神所要赐给人的福乐；反而，神往往是要基督

徒在内住于其里面的圣灵的带领，教导，帮助和指正之下，去经历一个学习和磨

炼，建造和更新，考验和跌倒，挣扎和失败，认罪和悔改，重来和修正的自然性的

造就过程，以使得基督徒能够在信仰上持续地成长和成熟。换言之，神并不是要那

活在祂面前的人像机器人一样，没有思想，身不由己，盲从式地服从祂；神也不是

要那活在祂面前的人在受到压迫而毫无选择的情形下，心不甘情不愿地服从祂；神

亦不是要那活在祂面前的人在懵懵懂懂，不了解不明白的情形下，糊里胡涂地服从

祂；神更不是像罪恶的魔鬼那样，诱惑，欺骗那活在祂面前的人去服从祂。神乃是

要那活在祂面前的人在自己能够选择，自己清楚明白的情形下，心甘情愿地去自己

选择要完全顺服神；而一个不愿意，不喜欢借着相信和跟从救主耶稣以脱离罪恶，

而归属于神的人，或一个不愿意，不喜欢以神为主，尊神为大地顺从神的人，他是

不能活在神的面前的，他也就无法蒙受到神所赐的恩福。 

因此，当亚当和夏娃在伊甸园里，受到那狡猾的蛇所代表的罪恶的魔鬼的诱

惑，违背神的禁令，去吃分别善恶树上的果子，要自己决定孰善孰恶，而不要听从

神所定的善恶时，神并没有使得他们不这样做，以致他们不会被逐出伊甸园，而能

继续地活在神的面前。并且，当圣经旧约的时代，那被神拯救而离开埃及为奴之地

的第一代，二十岁以上，为数有六十万之多的犹太人男丁，他们总是不信神，藐视

神，甚至更试探神，要挟神，导致他们先是不肯，后则是不能进到神所应许的迦南

美地，得享神所赐的恩福时，神并没有使得他们不这样做，以致他们会进去得迦南

应许地，而不会都倒毙在旷野。并且，耶稣在世上的时候，因为当时的犹太人对神

所差来的救主耶稣缺乏信心，耶稣就郑重地宣告说，「从东从西将有许多人来，在

天国里与亚伯拉罕，以撒，雅各一同坐席﹝指有许多的非犹太人会从各处来，与犹

太人的祖先亚伯拉罕，以撒，雅各一同在天国里﹞；惟有本国的子民，竟被赶到外

边黑暗里去，在那里必要哀哭切齿了﹝指那不信耶稣的犹太人会被赶出天国，落在

外边的黑暗里﹞」﹝新约马太福音八章 11-12节﹞；那时，一直到今天，神都并没

有使得犹太人不会对耶稣没有信心，以致他们仍然还是会在天国里。这三个例子真

是值得我们警惕。 



 

- 64 - 
 

不但如此，更值得我们警惕的是，那愈不信神的人，神就反而让他们愈不容

易信，愈难信，愈不会信；而不是因为要他们会信神，就让他们愈容易信。圣经中

这样记着说， 

− 「﹝耶稣的﹞门徒进前来，问耶稣说，对众人讲话，为甚么用比喻呢？

耶稣回答说，因为天国的奥秘只叫你们知道，不叫他们知道。凡有的，

还要加给他，叫他有余；凡没有的，连他所有的，也要夺去。所以我用

比喻对他们讲，是因他们看也看不见，听也听不见，也不明白。在他们

身上，正应了以赛亚﹝指圣经旧约以赛亚书的写作者先知以赛亚﹞的预

言说，『﹝神要先知以赛亚去告诉旧约以赛亚时期的犹太百姓说﹞你们

听是要听见，却不明白，看是要看见，却不晓得，因为这百姓油蒙了

心，耳朵发沉，眼睛闭着。恐怕眼睛看见，耳朵听见，心里明白，回转

过来，我就医治他们。』」﹝新约马太福音十三章 10-15 节﹞。 

耶稣在此段圣经经文中所说的意思是，当时听耶稣讲道的犹太百姓，就如同旧约以

赛亚时期的犹太百姓一样，是油蒙了心，耳朵发沉，眼睛闭着﹝指他们并不是真正

有心地要听，也不是真正用心地在听耶稣所讲的道﹞，以致他们看也看不见，听也

听不见，也不明白耶稣所讲的道；然而，耶稣却用他们更不容易听懂的比喻向他们

讲道，使他们愈听不明白，因为正如耶稣所说的，「凡有的，还要加给他，叫他有

余；凡没有的，连他所有的，也要夺去」，就是天国的奥秘只叫那真正跟从耶稣的

门徒知道，却不叫那根本无心听道的犹太百姓知道。 

不过，请不要误会，神这样做，并不是说神不爱那「没有的」的人，也不是

神要报复，惩罚那「没有的」的人对神的无心，使他们不能得救；而是那愈不信的

人，是必须要经过更严格的试验和磨炼，他们才有可能会真正地对神有心，会真心

地相信和跟从神。这就好像师父对于一个愈不努力的徒弟，就必须要更严格地训练

这个徒弟，才有可能会使得这个徒弟真正地得到长进，不是吗？反之，如果对这个

不努力的徒弟的训练愈松弛，那么这个徒弟岂不是会愈懒惰而根本无法长进吗？所

以，这其实并不是表示神放弃了那「没有的」的人，而是神对他们的一种基于爱，

更对他们加以愈严格的磨炼，以致他们会真正地对神有心，会真心地相信和跟从神

而得救的作为。 

并且，如果我们深入地加以了解，既使是神所差来的救主耶稣的降生，和祂

最后被钉在十字架上而死，都带有这一层要更严格地试验和磨炼犹太百姓的用意。

耶稣是降生在贫穷的木匠约瑟家中的一个低下卑微的人，而不是生在当时大富大



 

- 65 - 
 

贵，有权有势的犹太人，甚至罗马人的皇族或贵族的家中，耶稣一生也并没有成就

甚么丰功伟业，甚至祂最后还像一个罪犯那样被钉在十字架上而死；以致，如前所

述，当耶稣被钉在十字架上受死时，在场的犹太人，以及那与耶稣同时被钉在十字

架上受死的两个强盗，看见耶稣没有自己救自己地从十字架上下来，神也没有救祂

的无助，可怜，凄惨，失败的样子，都在讥诮耶稣﹝但是后来其中的一个强盗却在

十字架上临死之际，认罪悔改，相信了耶稣﹞。固然耶稣照着三一神的圣父拯救人

的计划的安排，自己舍命被钉在十字架上而死，三日后却从死里复活，乃是要使得

凡是相信和跟从救主耶稣的人，因着耶稣被钉在十字架上而死，成为了替人赎罪的

祭，而白白地蒙神赦罪，免受神对罪恶的审判和惩罚的报应，并且也因着耶稣从死

里复活，而蒙神赐那再造的新生命，以取代其原有带着罪性的旧生命，而成为一个

新造的人，以致能够从原来「灵性的死」中复活过来，被神称为义，而脱离罪恶，

归属于神；然而，神刻意地让耶稣降生为一个低下卑微的人，最后耶稣还像一个罪

犯那样被钉在十字架上而死，则可能是带着要使得当时﹝且一直到今天﹞绝大多数

谬误地期待着神所要差来的这位弥赛亚，将是一个军事和政治的强人，要率领犹太

人打倒罗马帝国，以建立一个富强的犹太人的国家的那些犹太人﹝亦即那些「没有

的」的人﹞，很难会相信和接受耶稣就是神所差来的惟一的救主。 

故此，我们请千万不要误以为，神爱我，祂无论如何都一定会让我得救，使

我在永恒里一定会蒙受到神所赐的福乐；反而是，我们务要认清，神爱我，祂就一

定要磨炼我，而若我愈顽梗，祂就会磨炼我的愈凶。圣经中记着使徒保罗自述，他

信主之前，在去叙利亚的大马士革城捉拿当地的基督徒的途中，复活的耶稣向他显

现，对他说，「扫罗，扫罗﹝「扫罗」是保罗希伯来文的名字﹞，为甚么逼迫我？

﹝逼迫那信耶稣的基督徒就是在逼迫耶稣。﹞你用脚踢刺是难的」﹝新约使徒行传

二十六章 14节﹞。如复活的耶稣对那原来是逼迫基督徒的保罗所言，我们对神，

何必要像不驯的马那样，一直用脚踢驯马人用来驯马的刺棒而受苦呢？不如像前述

那位浪子醒悟过来，去向父亲认罪，而归回父家一样，早早认罪悔改，相信和跟从

救主耶稣，而归属于那位爱我们的神吧。使徒保罗也就是在复活的耶稣向他显现之

后，悔改过来而信了耶稣。 

在此我还要诚挚地提醒，奉劝各位读者，我们务必要根据圣经中的教导，学

习去认清，去了解神的心意和作为，以及神行事的方式；而不是我们自己认为神应

当要怎样做，神应当要照着我们的看法去做﹝这乃是谬误地将神视为是阿拉丁神灯

中的精灵﹞。神本着祂对人那长阔高深的爱，以这种最好的安排来拯救我们这些悖

逆离弃神的人，使得我们会真心地归向于神而得救蒙福，我们可绝对要留意顺从



 

- 66 - 
 

之；而不要自作聪明，自以为是，而愚昧地认为神做的不对，甚至骄傲地以为我们

自己有比神更好的办法，结果却反而落得是没有真心地相信神，没有真心地归向于

神。圣经中是这样记着说的， 

- 「耶和华﹝即神﹞说，我的意念非同你们﹝指人，下同﹞的意念；我的

道路非同你们的道路。天怎样高过地，照样，我的道路高过你们的道

路，我的意念高过你们的意念」﹝旧约以赛亚书五十五章 8-9 节﹞； 

- 「谁曾测度耶和华﹝即神﹞的心，或作祂的谋士指教祂呢？祂与谁商

议，谁教导祂，谁将公平的路指示祂，又将知识教训祂，将通达的道指

教祂呢？﹝没有谁﹞」﹝旧约以赛亚书四十章 13-14节﹞； 

- 「深哉，神丰富的智慧和知识；祂的判断何其难测，祂的踪迹何其难

寻。谁知道主﹝指神﹞的心，谁作过祂的谋士呢？﹝没有谁；最后一句

是指神不需要别人当祂的参谋，帮祂出主意的意思﹞」﹝新约罗马书十

一章 33-34节﹞； 

- 「谁曾知道主﹝指神﹞的心去教导祂呢？﹝没有谁﹞」﹝新约哥林多前

书二章 16节﹞。 

8. 深入思想和了解神对人的爱：第八点 

前面所述，神因着祂对所有的人的爱，就藉恶以成善地让人自食其果，自做

自受地遭到自己犯罪，或别人犯罪所造成的困苦和灾难的后果；并且，神在人遭受

困苦和灾难的时候，往往也并不见得会立时就替人纾困解难；同时，神还让人，特

别是信神的基督徒，去面对罪恶的魔鬼的诱惑，误导，攻击和迫害；甚至，神更使

那愈不信神的人，落得是愈不容易信，愈难信，而要经过更严格的试验和磨炼；但

神这样做为的是要唤醒人，警戒人，试验人，磨炼人，帮助人，造就人，以使得人

醒悟过来，会真正地对神有心，会真心地认罪悔改，会真心地向神祷告祈求，会真

心地倚靠神，会持续地在信仰上成长和成熟，以致人能真诚无伪，专一无二地相信

和跟从神所差来的救主耶稣，以脱离罪恶，回转归向神，并且以神为主，尊神为大

地顺从神，一直又良善又忠心又有智慧地事奉神，而能永远安稳地活在神的面前，

得享神所赐那永恒和满足的福乐，就如同前述那位浪子醒悟过来，去向父亲认罪，

而归回父家，不再落在外面受苦一样；也如同前述神将那完全正直，敬畏神，远离

恶事的约伯交在魔鬼的手中，让魔鬼攻击和折磨约伯，以致约伯在对神的信心上得

到考验和成长一样；亦如同前述魔鬼将一根刺加在使徒保罗的身体上以攻击保罗

﹝有人说是保罗身上所患的一个痼疾﹞，但神并没有应保罗所求而医治保罗，却是



 

- 67 - 
 

藉恶以成善地用保罗身上的这根刺，来使得那蒙受神很多的启示，且被神所重用的

保罗不会过于自高一样；如此以免得人一直都执意地硬着心肠，坚持不肯接受福

音，不肯认罪悔改，不肯相信神，不肯相信和跟从救主耶稣，更不肯以神为主，尊

神为大地顺从神，因此人才不会总是悖逆离弃神而不认罪悔改，以致就毅然决然，

死不回头，如其所愿地落得是无法得着神的拯救，不能脱离罪恶，不能归向于神，

不能活在神的面前，终而在永恒里要遭到神对罪恶最后的审判和惩罚的报应，沦于

与神完全割断，永久地遭受那令人哀哭切齿的刑罚的结局之中。对于神如此这般的

作为，我们或许会认同接受﹝可能还是带着一些的勉强﹞；但是，不可否认的，也

是非常值得我们去深入地思想和了解的则是，圣经中确实记载着爱人的神有时却主

动地降灾祸给人，使人遭害受苦的一些情形的发生，例如： 

− 神在圣经旧约时代挪亚的时期降下大洪水，除灭了当时挪亚一家八口以

外，所有那罪恶很大，满了强暴的世人﹝请见旧约创世记六－八章﹞； 

− 神在圣经旧约时代亚伯拉罕的时期从天上降硫磺与火，毁灭了当时罗得

一家四口以外，罪恶甚重的所多玛和蛾摩拉两座城里所有的居民﹝请见

旧约创世记十八－十九章﹞； 

− 神在圣经旧约时代摩西的时期降十灾于埃及地，其中第十灾是击杀在埃

及地所有的长子，以及一切头生的牲畜，以迫使法老王放在埃及地为奴

的犹太人走；其后，神还将法老王所有赶去要追回犹太人的军兵都淹没

在红海中﹝请见旧约出埃及记七－十二，十四章﹞； 

− 圣经旧约时代神藉摩西领犹太人离开埃及为奴之地以后，因他们在西乃

山违背神的诫命，铸金牛犊的神像以代替神，神发烈怒要灭绝当时摩西

和摩西的后裔以外的所有犹太百姓，不过神在摩西的恳求之下，却转意

而没有降祸，但有三千犹太人被属神的利未支派的犹太人所杀；后来，

可拉一党的犹太人要与摩西和亚伦争权而惹神忿怒，结果被裂开的地面

所吞灭，被火所烧灭，以及遭瘟疫而死的可拉一党的人和向摩西和亚伦

发怨言的犹太人超过一万五千人；其后，犹太人又因在旷野飘流的路难

行，就心中烦燥，怨讟神和摩西，于是神使毒蛇进入犹太百姓中间咬他

们，犹太人中死了许多﹝请见旧约出埃及记三十二章，民数记十六，二

十一章﹞； 

− 神在圣经旧约时代摩西的时期，约书亚的时期，士师的时期，扫罗王和

大卫王的时期，带领和帮助犹太人战胜了迦南地四围很多的王，并击杀

其全军，甚至犹太人还按着神所指示的，将这些王的众民，连女人和孩

子，尽都毁灭，没有留下一个﹝请见旧约民数记二十一章，申命记二－



 

- 68 - 
 

三章，约书亚记六－八章，士师记三－四章，撒母耳记上十五章，撒母

耳记下八，十章﹞； 

− 神在圣经旧约时代士师基甸的时期，将那来攻打犹太人，如同蝗虫那样

多的米甸人和亚玛力人和别的东方人，交在基甸所率领的三百人的手

中，使得米甸人等的营中慌乱，逃跑，彼此自相击杀，被杀的约有十二

万，以致米甸人等大大地败退﹝请见旧约士师记七－八章﹞； 

− 圣经旧约时代士师参孙的时期，参孙凭着神所赐给他的大力气，先后击

杀了数千名的非利士人﹝请见旧约士师记十四－十六章﹞； 

− 神在圣经旧约时代大卫王的时期，因大卫数点犹太军兵而犯罪﹝大卫此

举或许带着不要倚靠神，而要倚靠自己的军兵的谬误心态，甚至可能还

有想要侵略别国的意图﹞，神就降瘟疫给犹太人，结果死了七万的犹太

人﹝请见旧约撒母耳记下二十四章﹞； 

− 圣经旧约时代南国犹大希西家王的时期，神的使者﹝指神的天使﹞杀了

来攻打南国犹大的亚述帝国的十八万五千人﹝请见旧约列王纪下十八－

十九章，历代志下三十二章，以赛亚书三十六－三十七章﹞； 

− 圣经新约时代教会建立的初期，耶路撒冷教会中一对夫妇亚拿尼亚和妻

子撒非喇，因欺哄他们卖了田产所奉献给教会的价银，结果一前一后当

场都仆倒断了气﹝请见新约使徒行传五章﹞； 

− 圣经新约时代教会建立的初期，那下手苦害教会中几个人，用刀杀了使

徒约翰的哥哥雅各的希律王﹝这位希律王，Herod Agrippa I，是大希律

王的孙子﹞，后来当百姓称颂他的时候，他又不归荣耀给神，所以神的

使者﹝指神的天使﹞立刻罚他，他被虫所咬，气就绝了﹝请见新约使徒

行传十二章﹞； 

− 圣经新约时代公元的初世纪时，那位于现今希腊南部的哥林多城的教会

中，有一些的信徒们在领受主的饼和主的杯的圣餐﹝同时也是全教会一

起用餐﹞的时候，就先到先吃，而不等其他穷困而晚到的信徒们，以致

那先到先吃的是吃饱喝醉，但那晚到的却是没有甚么吃的而挨饿；结

果，前者那不等晚到的，因藐视神的教会，叫穷困的信徒们羞愧受辱，

他们在圣餐时的所吃所喝，反使得他们自己被定罪，被审判，而遭到神

的管教和惩治，造成他们其中有好些身体软弱和患病，死的也不少﹝请

见新约哥林多前书十一章﹞； 

− 圣经新约时代公元的初世纪时，那位于现今土耳其的推雅推喇城的教会

的信徒们，容让一位自称是先知的妇人在教会中担任教导的职位，但她



 

- 69 - 
 

却是如圣经旧约时代北国以色列的那位行神眼中看为恶的事的亚哈王所

娶的外邦非犹太人的王后耶洗别，耸动亚哈王和当时北国的犹太人去事

奉敬拜假神偶像一样，引诱推雅推喇教会的信徒们行奸淫和吃祭偶像之

物，并且她不肯悔改；因此，神要叫她病卧在床，而那些与她行淫，且

同样地不肯悔改的人，神也要叫他们同受大患难，神还要杀死她的党

类，照着他们的行为报应他们各人﹝请见新约启示录二章﹞。 

我们会感到非常疑惑的是，这位总是以长阔高深的爱在爱所有的人的神，怎么竟然

会狠心地对那些遭祸受害的当事人如此做呢？ 

其实，爱人的神之所以有时会主动地这样做，固然一方面是要向人启示，公

义的神是必定会审判，惩罚，报应人的罪恶，以及凡是那归属于神的人，包括旧约

时代神所拣选的犹太人，和新约时代的基督徒和那是基督徒的集合体的教会，都要

如圣洁的神一样，与世俗罪恶分别开来，亦即不可与世俗罪恶相混杂的真理；不过

更重要的则是，神另一方面也是要给与所有那些因悖逆离弃神而遭神降祸受害的当

事人一个「爱的警告」，其用意是要敦促那些遭神降祸受害的当事人在遭害受苦的

时候，在临死之际，甚至在死后，会从他们悖逆离弃神的罪过中醒悟过来，认罪悔

改，终而能蒙受到神在救主耶稣基督里的赦罪和更新，以归向于神。这就好像父母

有时会处罚步入了歧途的儿女，以使儿女能归回到正路一样。所以说，神会这样做

乃是因为，人并不是死了以后就「人死如灯灭」地不复存在了﹝人的死亡，就是人

经历「身体的死」，乃是从生前有体有魂的那一种存在的形态，转换到死后只有灵

魂的另一种存在的形态﹞；并且，人也不是不论基督徒，还是非基督徒，在死了以

后就一切都成为定局，基督徒就上「天堂」享福，非基督徒则就下「地狱」受苦；

而是非基督徒死后还会有悔改得救的机会，且基督徒死后亦还要在对神的信心上面

对挑战，考验，磨炼和造就，一直到将来耶稣再来，施行神最后的审判的日子﹝请

参读我所撰写的「人死之后所会遭遇的事情」一书中的讲论﹞。虽然神有时确实会

主动地降灾祸给悖逆离弃神的人，使他们遭害受苦，甚至经历死亡，以为对他们的

一个「爱的警告」，但是如我在前面「深入思想和了解神对人的爱的第四点」中所

言，神乃是至善圣洁的，在祂完全没有罪恶，祂总是以善的美意来对待人，而绝对

不会对人存着恶的念头的。 

另外，我必须要再度提醒的是，如前面「深入思想和了解神对人的爱的第六

点」中所言，我们切不可因为神有时确实会主动地以是出于「爱的警告」的用意，

降灾祸给人，使人遭害受苦，甚至经历死亡，以敦促人要醒悟悔改而归向神，就谬

误地认为我们也可以「替天行道」地去将迫害，苦难加在别人的身上，去使得别人



 

- 70 - 
 

遭害受苦，并且美其名地说是为了要帮助别人，磨炼别人，造就别人，以使其会认

罪悔改，以使其会向神祷告祈求，以使其会倚靠神，以使其会在信仰上成长和成

熟，或是甚至采取鄙世愤世，仇世敌世，毁世灭世的偏激的态度。一般人这样做往

往都是带着私心，为了要惩罚自己所不喜欢的人，为了要报复对不起自己的人，为

了要迫害，甚至除掉自己心目中的「恶人」，而这是与神有时会警告性地降灾祸给

人，使人遭害受苦，甚至经历死亡，为了要敦促人在生前遭灾受苦时，甚至在死了

之后，能够醒悟悔改而归向神，以及与父母有时会同样警告性地处罚步入了歧途的

儿女，为了要使得儿女能归回到正路的爱的用意完全不相同的。并且，还值得我们

留意的是，当有人遭受到神所降那是出于「爱的警告」的灾祸，而遭害受苦，甚至

经历死亡时，我们切不可幸灾乐祸地认为他们是「罪有应得」，而拍手叫好，我们

更不可居心不良，不怀好意地要神加重他们所遭到的灾祸，使他们受更多的责罚，

尤其是针对我们所不喜欢的人，我们心目中的「恶人」；反而，我们却是要如挪亚

遵着神的指示，在一百二十年间建方舟，以向当时的人见证，以警告当时的人，神

将降大洪水以审判和报应他们的罪恶一样，也是要如亚伯拉罕为那罪恶甚重，将要

被神毁灭的所多玛和蛾摩拉两座城里的居民，向神六次代求一样，也是要如摩西一

再地为那曾多次不信神，藐视神，悖逆神，试探神的犹太人向神代求一样，一方面

我们要在事前或事后，向那些遭神降祸受害的当事人仔细地讲论，以提醒他们去认

识到，神对人的罪恶的审判，惩罚和报应的作为，神对那归属于神的人的旨意，要

求和期许，以及神有时会降灾祸给人，使人遭害受苦，甚至经历死亡，以敦促人要

醒悟悔改而归向神的「爱的警告」的用意，二方面我们也要恳求神本着祂的慈爱，

怜悯和恩典，赦免，饶恕和宽待他们，三方面我们更要恳求神带领，教导，帮助，

感动他们会醒悟过来，会真心地认罪悔改，会真诚无伪，专一无二地相信和跟从救

主耶稣，以脱离罪恶，回转归向神，并且会以神为主，尊神为大地顺从神，以永远

安稳地活在神的面前。 

9. 深入思想和了解神对人的爱：第九点 

讲到圣经中所宣告的，神本着祂长阔高深的「爱仇敌的爱」，而将忽视神，

不信神，悖逆神，离弃神，敌对神的人所不配得的好处白白地赐给人的恩典，我们

刚开始听到，读到时，或许都会很喜欢而认同接受。但是，如果我们进一步仔细深

入地思想和了解「神爱世人」和「神的恩典」的真实的意义和应用，乃是意谓着神

也爱那些我们所不喜欢的人，神也爱那些我们所看不起的人，神也爱那些曾经对不

起我们的人，神也爱那些曾经得罪我们的人，神也爱那些曾经逼迫侵害我们的人，

神也爱那些与我们为敌的人，神也爱那些犯法违纪的人；并且，神还同样地将那些



 

- 71 - 
 

我们所不喜欢，那些我们所看不起，那些曾经对不起我们，那些曾经得罪我们，那

些曾经逼迫侵害我们，那些与我们为敌，那些犯法违纪的人所不配得的恩典赐给他

们，例如，神叫日头照他们，神也降雨给他们，亦即神仍然供应他们生活上基本的

需要，以维持他们在世上能够继续地存活；甚至，只要他们真心地认罪悔改，相信

和跟从救主耶稣，他们也就会得到神的拯救，而白白地蒙神赦罪，免受神对罪恶最

后的审判和惩罚的报应，并永远地活在神的面前，享受神所赐的福乐；这我们可能

就会很难认同，很难接受了，不是吗？ 

圣经旧约的时代有一个名叫约拿的人物就是抱持着此种不正确的心态。圣经

旧约中记载，约在公元前八世纪中，神派先知约拿到那与犹太人为敌的亚述帝国的

首都尼尼微大城去，警告该城的人说，他们的罪恶极重，将遭到神的惩罚而倾覆。

约拿先是不肯去，搭船要逃往他施﹝「他施」可能是在现今的西班牙﹞，后来约拿

总算顺从神的差派去了；然而，该城的人在听了约拿的宣告后，就信服神，都禁食

披麻布以示悔改，各人回头离开所行的恶道，丢弃手中的强暴，并切切求告神，希

望神转意后悔，不发烈怒，使他们不至灭亡。结果，神因该城的人悔改了，就没有

降灾祸惩罚他们，圣经中记着说，「于是神察看他们﹝指尼尼微大城的人，下同﹞

的行为，见他们离开恶道，祂﹝指神﹞就后悔，不把所说的灾祸降与他们了」﹝旧

约约拿书三章 10节﹞。可是，约拿却因神没有降灾祸惩罚敌国亚述的首都尼尼微

大城的人而大大不悦，发怒地对神抱怨，甚至还向神求死，说，「耶和华﹝指神，

下同﹞啊，我在本国的时候﹝指在自己犹太人的北国以色列的时候﹞，岂不是这样

说吗？我知道祢是有恩典，有怜悯的神，不轻易发怒，有丰盛的慈爱，并且后悔不

降所说的灾，所以我急速逃往他施去﹝指约拿先是不肯奉神的差派去尼尼微大城宣

告示警而逃往他施，因为他知道慈爱怜悯的神会后悔不降灾以倾覆尼尼微大城﹞。

耶和华啊，现在求祢取我的命吧，因为我死了比活着还好」﹝旧约约拿书四章 1-3

节﹞。于是，圣经中记着，神就提醒约拿说，「这尼尼微大城其中不能分辨左手右

手的有十二万多人﹝可能是指小孩子﹞，并有许多牲畜，我岂能不爱惜呢？」﹝旧

约约拿书四章 11节﹞。令人难过的是，约拿却是宁愿死，都不肯去体会，去认同

神对他本国犹太人的敌人的慈爱，怜悯和恩典的作为，因而就更不愿意看见神饶恕

了敌国亚述悔改的尼尼微大城的人，而没有降灾祸毁灭他们；约拿这样其实乃是要

神只爱他本国的犹太人，只爱他所喜欢的人，只爱他所看得起的人，只爱那对他好

的人，只爱那对他本国犹太人好的人，以致他就拒绝，否定神对所有的人的爱。 

同样的，今天有不少的人，甚至基督徒，对于自己所不喜欢的人，对于自己

所鄙视厌恶的人，对于曾经得罪自己的人，对于犯了法的人，往往都会幸灾乐祸地



 

- 72 - 
 

希望这些人受到神惩罚他们的报应，在生前遭灾受祸，且死后亦早早地下地狱遭罚

受苦，而绝对不会愿意看见由于神也爱这些人，以致他们亦会经历到神的帮助和保

佑，供应和赐福，消灾和解难，他们更会蒙神拯救而承受永生的蒙福的结局，在永

恒里能活在神的面前，得享神所赐那满足，永久的福乐。一个例子，因为第二次世

界大战时日本军阀侵华，杀害了很多中国的老百姓，以致今天不少的中国人对日本

人都存着敌视的态度，而不会如神一般地以那「爱仇敌的爱」，凭着怜悯人的心，

去原谅，接纳，关爱日本人。另一个例子，我们教会以前有一位女信徒，她对于多

年前绑架，杀死台湾一位著名的女歌星白冰冰的女儿的那位做恶多端的陈姓凶手，

后来在狱中服死刑之前，认错悔改，接受了耶稣为他的救主一事，非常不能认可，

而还有一位教会中的男信徒，也认为那位陈姓凶手在服刑前相信救主耶稣不会是真

心的。我则回答说，圣经中清楚地宣告，一个人能够得着神的拯救，乃是完全在于

神因爱人而对人的恩典，以及人因神的带领和帮助而对神产生的信心，并不是取决

于这个人的行为的好坏。并且，我还说，那位陈姓凶手在服刑之前相信救主耶稣是

不是真心的，我不知道，但神知道；然而，重点并不是因为他曾杀过人，我们就可

以断然地否定他信耶稣是真心的﹝神自会知道，神也自会判定﹞，更不是因为他曾

杀过人，我们就可以径行地认定他不配得到神的拯救；重点乃是我们会不会照着圣

经中所宣告的，确实地去相信，去接受，去承认人能够得着神的拯救，并不是取决

于人的行为的好坏。所以说，如果这位生前做恶多端的杀人凶手对救主耶稣的相信

的确是真心的，那么他是会得到神的拯救的。 

请让我再说一个比喻性的故事，以更加地显明一般人所抱持的那种拒绝，否

定神对他们所不喜欢，所鄙视厌恶，曾经得罪他们，犯法违纪的那些人的爱，并且

他们也绝对不愿意看见那些人会得到神的帮助，赐福和拯救的不正确的心态。前面

所提到的那一位曾在英国的剑桥和牛津大学教古典文学的著名的基督徒作家 C. S. 

Lewis，他在所写的另一本书「The Great Divorce﹝可译为「天渊之别」﹞」中，

以一群人从地狱到天堂去参观，要看看他们自己是否愿意从此就留在天堂里的假想

为前提，说了很多那从地狱到天堂去参观的当事人后来却决定不要留在天堂里的发

人深省的比喻性的故事。在此我将其中与这「深入思想和了解神对人的爱的第九

点」中的讲论有关的一个故事叙述于下；这个故事主要是在描述一个从地狱到天堂

去参观的当事人，因为不懂得何谓神的慈爱和恩典，误以为自己还不错，应当享有

进入天堂的权利，而不需要神的怜悯和施舍，以致他无法认同所有进到天堂的人，

都是深刻地体认到自己生前并不是好人，完全是靠着神的怜悯的恩典，才能进到天

堂的；结果，他拒绝留在天堂里，决定还是回到地狱去了。 



 

- 73 - 
 

此一故事中有两个人物，一个人物就是一位从地狱到天堂来参观的﹝接下来

以「参观者」称之﹞，另一个人物则是从天堂里出来接待「参观者」，想劝「参观

者」留在天堂里的﹝接下来以「接待者」称之﹞。故事中「参观者」与「接待者」

生前彼此熟识；实际上，「接待者」生前乃是「参观者」手下的一个雇工，并且

「接待者」生前还曾经是一个杀人犯，他杀死了一个名叫杰克的同事。所以，当

「参观者」一见到「接待者」从天堂里出来接待他时，「参观者」就忿忿不平，不

住抱怨地对「接待者」说，像「接待者」这个满手血腥的凶手居然能消遥快乐，逸

然自得地在天堂里享福，而他﹝「参观者」﹞从来没有杀害过人，却这么多年都活

在像猪圈的地狱里受苦；这不但是他﹝「参观者」﹞万万不会想到的，也是非常不

对的，更是无法对生前被「接待者」所杀的可怜的杰克交代的。并且，「参观者」

还质问「接待者」是凭甚么会在天堂里的，难道不会自觉羞愧吗？ 

「接待者」听了，就对「参观者」说，自己生前是曾经杀过人，但现在那一

切都过去了，都没事了，这是由于自己已不再定睛在自我的身上，就是已经舍弃了

自我；因为在杀了人以后，看见自己严重的过失，就不得不对自己放弃，因而能成

为现在的样子，而活在天堂里；这起初是有一点不容易了解，但一切的事情的改变

就是从不再定睛在自我的身上，亦即从舍弃了自我开始的。并且，「接待者」还告

诉「参观者」，自己生前所杀的那位杰克，现在也是在天堂里，杰克且要「接待

者」向「参观者」致意；而如果「参观者」愿意留在天堂里，过一会儿就会见到杰

克的。然而，「参观者」却回应说，他﹝「参观者」﹞有生之年都是为人正直的；

虽然不见得在宗教信仰上是非常的虔诚，也不见得是没有缺点，但一辈子可是尽力

地去做好的，尽力地去善待每一个人；而他这个人就是这样，从来不要求任何一件

非分之物；要喝一杯饮料，就付钱去买；拿了一份薪水，就会做那份工作；所以，

他应当与「接待者」有相反的境遇，他应当在天堂里享福，而「接待者」才应当在

地狱里受苦。并且，「参观者」还继续地说，他不是要争甚么，他只是要声明他是

怎么样的一个人；他自己目前虽然是很可怜，很不幸，但他却并不要求别的，他只

是要他应当享受到的权利而已﹝指在天堂里享福的权利，下同﹞。 

「接待者」听见「参观者」这样说，就马上回答说，自己能够在天堂里，并

不是因为自己得着了应当享受到的权利；如果是这样，自己生前杀了人，应当不会

在天堂里；而在天堂里人人都会得到一件美好的东西﹝指神在救主耶稣里拯救的恩

典﹞，是远远超过一切的，甚至超过自己应当享受到的权利。但是，「参观者」却

再一次地强调说，他﹝「参观者」﹞一向都是尽力去做好，从来没有做过甚么不对

的事，但他却没有获得应当享受到的权利，他也搞不懂他为甚么会落得是屈居在



 

- 74 - 
 

「接待者」这个残忍的凶手之下。并且，「参观者」还说，他只要他应当享受到的

权利，而不要任何人流血﹝指救主耶稣被钉在十字架上受死时所流的血﹞来白白地

赒济他，救赎他。「接待者」听见了，就立刻回答说，「参观者」此刻真是就需要

求那宝血﹝同样地是指救主耶稣被钉在十字架上受死时所流的血﹞的怜悯和救赎。

「接待者」更说，在天堂里任何一件东西都是可以求得的，没有一件东西是可以买

到的。听见「接待者」这样讲，「参观者」于是就讽刺「接待者」说，天堂的这个

方式对「接待者」来说是很合适的，一个残忍的杀人凶手只要在最后一刻坦承自己

的过失和形秽，贫乏和亏欠，竟然就可以进天堂﹝如前所述，圣经中记载着耶稣所

讲述的有关天国各个方面的福气，以及天国的子民多方面生命的特质的「八福」，

而「八福」中的第一福乃是，「虚心的人有福了，因为天国是他们的」﹝新约马太

福音五章 3节﹞；此「虚心」的生命特质就是指一个人打心灵里确实地自感贫乏，

自知亏欠，自惭形秽，自认不配，自觉有罪的意思﹞；但他﹝「参观者」﹞可不是

与「接待者」同一道的，他才不要任何的施舍，他也不需要任何的施舍，他是一个

正经的人，如果照他应当享受到的权利来说，他应该早就在天堂里了。「接待者」

听了，就摇摇头说，在天堂里这样子是绝对行不通的。 

接着，「接待者」就率直地对「参观者」说，其实「参观者」在生前并不是

如「参观者」所自称的是一个正经的人，「参观者」在生前也没有尽他的力去做

好；因为，没有任何一个人生前是正经人，也没有任何一个人生前尽了力去做好。

并且，「接待者」还说，自己生前除了杀死杰克以外，还有好多年都蓄意想要谋杀

「参观者」，因为自己以前是最恨「参观者」的，而所有在「参观者」手下工作的

人都是同样地怀恨他。这是因为「参观者」对待下属过于苛刻，不但如此，「参观

者」对待他的妻子和他的孩子们也是过于苛刻。「接待者」且对「参观者」说，正

因为自己生前对「参观者」的怀恨，所以现在被派来接待「参观者」，以请求「参

观者」的饶恕，同时也要服事「参观者」，接「参观者」进到天堂里去。「参观

者」听见「接待者」所说的这「逆耳的忠言」之后，就翻脸地指责「接待者」居然

还有脸说他﹝「参观者」﹞不是一个正经人；并且更对「接待者」说，「接待者」

管自己的事就好了，而不要冒失无礼地乱批评他，而他也不会听「接待者」所说涉

及他个人私事的那些卤莽卑鄙的话。于是，「参观者」就对「接待者」说，他不需

要「接待者」，哪怕他落得是一个不幸的可怜虫，穷光蛋，他也不会和一个杀人凶

手交朋友，更不会听一个杀人凶手的教训。接着，「参观者」就打发「接待者」

走，并且还自言自语地说，自己宁愿下到十八层地狱，也不会与「接待者」一起去

的。结果，「参观者」就拒绝和「接待者」一起进天堂，决定还是回到地狱去了。 



 

- 75 - 
 

所以，如上所述，如果一个人不懂得，不看重神对人的慈爱和怜悯，恩典和

饶恕，误以为自己还不错，应当享有进入天堂的权利，而不需要神的怜悯的施舍和

救赎的恩典，以致他无法认同所有进天堂的人，都是深刻地体认到自己生前并不是

好人，并且坦承自己的过失和形秽，贫乏和亏欠，因而乃是完全靠着神的怜悯和救

赎的恩典，才能进到天堂的；那么，这样的一个人是不会得着神的拯救而蒙福的。

换句话说，当我们因着相信和跟从救主耶稣，而如圣经中所宣告的，在死后能去到

「乐园」，并且在永恒里能进到「新天新地」的时候，可千万请不要因为有我们所

不喜欢，所鄙视厌恶，曾经得罪我们，生前犯法违纪的人在那里，我们就「一气之

下」，忿而不去「乐园」，不进「新天新地」，或是要离开「乐园」和「新天新

地」﹝当一个人死后不去「乐园」，不进「新天新地」，或是离开「乐园」和「新

天新地」时，这个人其实则是去到了不信神的人死后所会落入的「阴间」，而在永

恒里更是沦于那烧着硫磺的火湖所代表的「地狱」，全然地与神割断，永久地遭受

那充满罪恶和苦难，极度恐怖和悲惨，令人哀哭切齿的刑罚﹞；这样，吃亏受害，

没有蒙福的是我们自己，不是吗？ 

 

我在上面用了相当长的篇幅，以九点的讨论和说明来深入思想和了解神对人

的爱。总结地说，我们实在是不能凭着世上眼见的现象，或者凭着我们个人本身的

经历，就是不能凭着我们在世上活着的时候，人类整体性的风调雨顺，无灾无难，

国泰民安，世界和平的与否，或者凭着我们个人性的健康平安，消灾解难，顺利成

功，发达富足的与否，去径行地判定神是否关爱世上的人，神是否关爱我们个人；

而是，我们要按着神对人的那总是要带领，帮助，敦促，试验，磨炼，造就人，使

得人终会醒悟过来，会真心地认罪悔改，会真诚无伪，专一无二地相信和跟从神所

差来的救主耶稣以得着神的拯救，而脱离罪恶，回转归向神，并且会以神为主，尊

神为大地顺从神，更会一直又良善又忠心又有智慧地事奉神，以致人能永远安稳地

活在神的面前，得享神所赐那永恒和满足的福乐的美好的心意，来认识，看清神对

人慈爱，怜悯和恩典的作为。这就是说，我们要根据神本着祂长阔高深的爱，对所

有的人，既使是那些忽视神，悖逆神，不信神，离弃神，甚至亵渎神，敌对神的

人，包括基督徒在相信和跟从救主耶稣以前，在前述那六个方面出于爱的恩典的作

为，以及要根据神对那信神的，是神的儿女的基督徒，施以如父亲对儿女，甚至超

过父亲对儿女的管教，就是神借着基督徒所会受到的考验和磨炼，造就和建造，以

使得基督徒能够成长和成熟，亦即要使基督徒得益处，使基督徒在神的圣洁上有

分，而结出平安的果子，就是义的出于爱的恩典的作为，来认识，来思想，来领



 

- 76 - 
 

受，来体认，来感谢神先对我们的爱而得救蒙福，并且也还进一步地来回应神先对

我们的爱。我在本篇信仰短文的一开始曾提到，圣经中教导说，基督徒是应当要以

「爱神爱人」来回应神的爱。我接下来会以基督徒的「爱神爱人﹝LOVE THY GOD 

AND LOVE THY NEIGHBOR﹞」为题，再撰写一篇信仰的短文。 


