
 - 1 - 

 

 

 

 

 

 

透视基督徒的重生 

TO UNDERSTAND THE ESSENCE

OF CHRISTIAN REBIRTH

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

周明 传道 



 - 2 - 

致谢 

 

亲爱的读者： 

真是非常谢谢您有兴趣想要读一读我所撰写的这一本有关基督徒的信

仰的书，我也恳切地祈求神赐给您智慧，悟性和耐心，以致您能将整本书读

完，并能领会本书中的讲论，且能认清其对您的重要性。 

我亦诚恳地希望这本书可以在帮助您去了解，确信和体认圣经中所宣

告的，基督徒相信和跟从救主耶稣以后，不但就得着神所赐再造的新生命，

以取代其原有那带着罪性的旧生命而重生，成为了一个新造的人，以致行事

为人上会有新生命的样式流露出来，并且基督徒的重生与神所赐内住在基督

徒里面的圣灵，在接着基督徒持续的造就过程中乃是相辅相成等的方面，对

您有所助益，以使得您能在神的带领之下，不但会对神具有信心，借着相信

和跟从救主耶稣而得到神的拯救，并且能更进一步地在对神的信心上受到造

就而长进和成熟，俾能全面，彻底，永久地活出新生命，以永远安稳地活在

神的面前，得享神所应许的丰盛，满足和永恒的福分。 

当您参读本书时，如果您对其内容有甚么疑问，有甚么指教，有甚么

评论，有甚么错字，或是您想与我讨论其他关于信仰和人生的一些问题，都

请不吝在我们主道福音教会的网站上留言﹝www.twgc2000.net﹞，我一定会

尽快地加以回覆，加以修正。 

这本书已经在美国联邦政府的版权局﹝U.S. Copyright Office﹞注册

﹝注册号码 TXu 2-382-686﹞；而我目前只将本书登载在我们主道福音教会

的网站上。如果以后我也将本书转载在别处，或以另外的方式加以出版，我

都会在此「致谢」一页中通告读者。基于「版权所有」的原则，如果有读者

想要引用或节载本书的讲论和部份的内容，请先告知以取得许可，并请注明

本书为出处，但请勿在未获得许可前，以不正当的意图转载或翻印本书。 

 

  著者 

   周明 谨上 



 - 3 - 

本书分段大纲目录 

 

一. 基督徒的重生 

二. 对于基督徒的重生的质疑和四种分歧的看法 

 1. 对于基督徒的重生的质疑 

 2. 对于基督徒的重生四种分歧的看法 

  1) 第一种的看法 

  2) 第二种的看法 

  3) 第三种的看法 

  4) 第四种的看法 

三. 基督徒的重生的真实 

 1. 基督徒流露出新生命的表现的一些实例 

 2. 观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变所必须特别留意的两点 

 3. 基督徒生命改变所流露出的「信心的行为」与一般世人所做的「单纯

的善行」的对比 

四. 人猿泰山的传奇故事和从这个故事来透视基督徒的重生 

 1. 人猿泰山的传奇故事 

 2. 从人猿泰山的故事来透视基督徒的重生－对于基督徒的重生第五种的

看法 

五. 对于基督徒的重生第五种的看法的意义和应用 

 1. 从对于基督徒的重生第五种的看法来认清何谓基督徒 

 2. 从对于基督徒的重生第五种的看法来了解基督徒的造就，成长和成熟 

  1) 神在圣经中所启示的真理是对于重生的基督徒的造就的准绳 

  2) 神真理的道与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及眼见

的现象的差异 

  3) 对于神真理的道与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及

眼见的现象的分辨 

 3. 重生的基督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较 

六. 基督徒的重生与内住的圣灵的相辅相成 

 1. 内住在基督徒里面的圣灵是重生的基督徒的造就过程中的导师 

 2. 关于圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作的一些实例 

 3. 对于圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作的几点提醒 

 4. 圣灵在重生的基督徒身上的造就工作乃是绝对必要的 



 - 4 - 

七. 结语 

附录 本书中所引述圣经经文的出处总览 



 - 5 - 

一. 基督徒的重生 

基督徒的信仰，本于神在圣经中所启示的真理，有一个很奇特，也很重要的

信念，那就是当一个人在相信和跟从救主耶稣，成为了基督徒以后，他就会得着生

命；而他所得着的这个生命乃是神所赐的，照着神的形像所重新创造的，一个具有

真正的仁义和圣洁的生命，以致他从此就是一个新造的人。圣经中也称这个生命为

「永生」，就是指这个生命乃是永恒的生命；基督徒因为具有这个生命，就是这个

永恒的生命，而能够永远地活在神的面前。针对此一信念，圣经中有多处的经文记

着说，﹝读者请留意，本书中所引述的每段的圣经经文其前后都有引号，即「」，

并且紧接着每段经文之后都列有其在圣经中的出处，就是出自圣经中的旧约或新

约，书卷名，几章，几节，和中文翻译的来源，以明示其为圣经的经文；而经文中

如有括号，即﹝﹞，则是笔者所附加的，以说明经文中一些不易明白的部份的意

思。本书中所有引述的圣经经文都是如此加以标明，并且也都全部逐段按次序地列

于本书后面的附录「本书中所引述圣经经文的出处总览」的部份，以便于查对。另

外，也请读者务必要将本书中所引述的圣经经文都一一仔细地读过，而不要跳过去

不读。﹞ 

− 「﹝耶稣说﹞我来了，是要叫羊得生命﹝「羊」是代表着耶稣所牧养的

人，就是那些相信和跟从救主耶稣的人﹞，并且得的更丰盛」﹝新约约

翰福音十章 10 节，和合本﹞； 

− 「但记这些事﹝指圣经新约约翰福音中所记载耶稣生平的一些言行和事

迹﹞，要叫你们信耶稣是基督，是神的儿子；并且叫你们信了祂，就可

以因祂的名得生命」﹝新约约翰福音二十章 31节，和合本﹞； 

− 「人有了神的儿子，就有生命；没有神的儿子，就没有生命﹝指人相信

和跟从了三一神的圣子耶稣，就得着生命；否则，就得不着生命﹞」

﹝新约约翰一书五章 12节，和合本﹞； 

− 「神爱世人，甚至将祂的独生子﹝指三一神的圣子耶稣﹞赐给他们，叫

一切信祂的﹝指凡是相信耶稣的人﹞，不至灭亡，反得永生」﹝新约约

翰福音三章 16 节，和合本﹞； 

− 「信子的人﹝指相信三一神的圣子耶稣的人﹞有永生；不信子的人﹝指

不相信三一神的圣子耶稣的人﹞得不着永生，神的震怒常在他身上」

﹝新约约翰福音三章 36节，和合本﹞； 

− 「若有人在基督﹝即耶稣﹞里，他就是新造的人；旧事已过，都变成新

的了」﹝新约哥林多后书五章 17节，和合本﹞； 



 - 6 - 

− 「这新人是照着神的形像造的，有真理的﹝指真正的﹞仁义和圣洁」

﹝新约以弗所书四章 24节，和合本﹞； 

− 「这新人在知识上渐渐更新﹝指在认识神和神的旨意的一切属灵的真知

识上不断地被更新的意思﹞，正如造他主的形像﹝指正如神的形像的意

思﹞」﹝新约歌罗西书三章 10节，和合本﹞。 

对于不认识，不了解基督徒信仰的人而言，此一基督徒的信念是非常的奇怪，甚至

荒谬。他们或许会质疑地问说，基督徒在还没有相信和跟从耶稣之前，不都是活生

生，已经是具有了生命的人吗？为甚么基督徒在相信和跟从耶稣之后，还要得着生

命呢？是要得着甚么生命呢？而且，圣经中所说基督徒要得着的这个「生命」，这

个「永生」，是不是指只有基督徒死后离世才会继续地存活着而言的呢？而非基督

徒则因为不相信救主耶稣，没有得着这个「生命」，没有得着这个「永生」，以致

其死后就是「人死如灯灭」，不复再存在了呢？如果是这个意思，那么圣经中所

说，那些不相信救主耶稣的人在永恒里要永远地遭受到神对罪恶的审判和惩罚的报

应的宣告岂不是空洞的吗？因为届时他们都已经是不存在了，不是吗？ 

要明白基督徒在相信和跟从救主耶稣以后就会得着的这个「生命」是何有所

指，我们必须先知道，圣经中清楚地申明，一个不相信神所差来的救主耶稣，以致

不能归向真神的人，因着他不认神，悖逆神，离弃神，敌对神等的罪过，其实乃是

落得与圣洁和公义的神隔绝，不能活在神的面前，以致在神看来他乃是死了的，就

是他乃是落在「灵性的死」之中；而神当初照着神的形像和样式创造人时，使每一

个人都具有的那分别善恶，对错，是非和真假的良心，则变得是愈来愈麻木萎缩

了，人的思念也变得是愈来愈虚妄愚昧了。因此，就造成他对于那关乎真神的事情

变得是无知和忽视，他也成为是「欲行善而不能」，一直都陷在罪恶的辖制，捆绑

和奴役之中，完全无法自己觉醒，去挣脱罪恶，而罪恶也成为了他的人性的一部份

﹝所谓「人的罪性」﹞，以致他不会自己主动地来寻求认识这位真神，以悔改归向

祂。因此，圣经中记着说， 

− 「你们的罪孽使你们与神隔绝」﹝旧约以赛亚书五十九章 2节，和合

本﹞； 

− 「你们死在过犯罪恶之中﹝指不相信救主耶稣的人，包括基督徒在相信

和跟从救主耶稣之前，因自己的过犯罪恶，乃是落入了「灵性的死」之

中﹞」﹝新约以弗所书二章 1 节，和合本﹞； 

− 「他们﹝指不相信救主耶稣的人，包括基督徒在相信和跟从救主耶稣之

前﹞心地昏昧，与神所赐的生命隔绝了﹝「神所赐的生命」就是指上述



 - 7 - 

基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，蒙神所赐的那个重新创造的生

命﹞，都因自己无知，心里刚硬，良心既然丧尽﹝指良心变得萎缩，或

像被热铁所烙，而变得是麻木不仁﹞，就放纵私欲，贪行种种的污秽」

﹝新约以弗所书四章 18-19节，和合本﹞。 

所以说，不相信救主耶稣的人，包括基督徒在相信和跟从救主耶稣之前，虽然是以

其所具有的那个带着罪性，受到罪恶的辖制，捆绑和奴役，像是「烂了的苹果」一

样的生命继续地存活着，但是却不是活在神的面前了；就如亚当和夏娃在伊甸园里

违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子而犯罪，结果他们被神逐出了那象征是活

在神的面前的伊甸园，使得他们从此只能在伊甸园之外生活，而不能再活在神的面

前了一样。 

但是，如上所述，基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，却会得着一个照着神

的形像所重新创造的，具有真正的仁义和圣洁的生命，而使得基督徒不再是陷于

「灵性的死」之中，并且基督徒那分别善恶，对错，是非和真假的良心也不再是麻

木遮蔽的，而是重新变得是清洁无亏的，以致基督徒能够脱离罪恶，归向于神，不

再与神隔绝，而是活在神的面前了。圣经中记着说， 

− 「﹝耶稣说﹞我实实在在地告诉你们，那听我话，又信差我来者的

﹝「差我来者」是指三一神的圣父﹞，就有永生，不至于定罪，是已经

出死入生了﹝指基督徒因相信神所差来的救主耶稣，乃是已经出死入生

了，就是已经得着了「永生」，而不再是陷于「灵性的死」之中﹞」

﹝新约约翰福音五章 24节，和合本﹞； 

− 「你们﹝指基督徒﹞向罪，也当看自己是死的；向神，在基督耶稣里，

却当看自己是活的﹝指基督徒因在基督耶稣里，就是因相信和跟从了救

主耶稣，已经得着神所赐的生命，所以基督徒向罪当看自己是死的，就

是当视自己是脱离了罪；而向神却当看自己是活的，就是当视自己是向

神活着，也就是当视自己是活在神的面前的意思﹞」﹝新约罗马书六章

11节，和合本﹞。 

而基督徒在相信和跟从救主耶稣之后所得着的这个﹝新﹞生命，是与基督徒在相信

和跟从救主耶稣之前，所原有的那个与世人相同，是带着罪性，受到罪恶的辖制，

捆绑和奴役，像是「烂了的苹果」一样的﹝旧﹞生命完全不同的﹝请见下文﹞。一

般不相信救主耶稣的世人，是没有这个新生命的；反而，世人因其带着罪性的旧生

命所犯的罪孽，是与神隔绝的，是不能活在神的面前的。 



 - 8 - 

圣经中将基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，就得着神所赐的这个再造的新

生命，称为是基督徒的「重生」。但是，基督徒的重生，却并不是人凭着自己的努

力去「修身养性，培育美德，唤醒良知，行善做好，奉公守法，循规蹈矩」的结

果；也不是人借着「教化人心，法律制度，严惩重赏，榜样环境，文化潮流」等方

法的塑造；亦不是人在受到很大的刺激和创伤之后，针对着某一件事的「大彻大

悟，洗心革面，改过自新，将功抵罪」式的改变；更不是人一时积极热衷地去参与

某一项风行的「运动」的投入和表现。人这样做，一则，人充其量只能将自己带着

罪性，像是「烂了的苹果」一样的旧生命局部地，表面地，一时地加以稍微修补和

改善而已；二则，人也绝对不能以所做的这些去配得，去换得，去赚得，去赢得神

所赐的那个新生命。台湾的政府在早期曾提倡过一种「新生活运动」，鼓励大家要

学习欧美西方社会，要有礼貌，在公共场合讲话不要太大声，不要打麻将，不要随

地吐痰，不要讲三字经的脏话，不要争先恐后，要排队守秩序等。在这个运动的鼓

吹之下，表面上大家是都改进的比较「文明」了一些，可是人的心有变的更好吗？

社会有变的更和睦吗？今天，台湾的议员们开会时，彼此之间常常发生的争斗，是

有目共睹的；就算是在美国，政治社会中争权夺利的私心和丑态，真是暴露无遗，

而不同的种族之间虽然已不再有明显的歧视和排斥了，但是彼此无形的隔离却依旧

处处可见。 

然而，神却不是这样做，神不是把基督徒原有的旧生命稍微地加以修补和改

善，神乃是重新创造一个新的苹果来取代那个烂了的苹果；这就是说，神乃是照着

祂的形像重新创造一个具有真正的仁义和圣洁的崭新的生命，白白地赐给凡是相信

和跟从救主耶稣的基督徒，以取代基督徒原有那带着罪性，像是「烂了的苹果」一

样的旧生命。这是人无法做到的；而今天世上一切的生物都是由既有的生物繁殖而

来的，即使是「复制﹝cloning﹞」也是需要有生命的活细胞；就算是世上最有声

望，最有成就的化学家，生物学家，医学家，都无法用无生物合成出生物来。所

以，惟有那位创造万物﹝包括人﹞的造物主，又真又活的神，才能创造出新的生命

来；这就是说，基督徒的重生乃是神奇妙大能的作为；圣经中记载， 

− 「耶稣说，在人所不能的事，在神却能」﹝新约路加福音十八章 27节，

和合本﹞； 

− 「﹝耶稣说﹞人若不重生，就不能见神的国。....人若不是从水和圣灵

生的，就不能进神的国﹝「见神的国」和「进神的国」都是指基督徒成

为神的国度的子民，而活在神的面前；「从水和圣灵生的」是指基督徒



 - 9 - 

的重生乃是本于人的悔改，并且也是出于三一神的圣灵的大能的作为，

请见下文﹞」﹝新约约翰福音三章 3, 5 节，和合本﹞； 

− 「愿颂赞归与我们主耶稣基督的父神﹝「我们」是指基督徒，下同；

「父神」是指三一神的圣父﹞，祂曾照自己的大怜悯，借耶稣基督从死

里复活，重生了我们，叫我们有活泼的盼望，可以得着不能朽坏，不能

玷污，不能衰残，为你们﹝亦指基督徒﹞存留在天上的基业﹝请见下文

中论述「神在圣经中所启示的真理是对于重生的基督徒的造就的准绳」

时所列举的第九个方面的真理对「基业」的说明﹞」﹝新约彼得前书一

章 3-4节，和合本﹞。 

所以说，基督徒的重生，就是基督徒生命的改变，并不是局部的，表面的，

一时的；而是全面的，彻底的，永久的；以致基督徒行事为人的一举一动会有新生

命的样式流露出来﹝请见下文﹞，而使得基督徒能够从自己原来在相信和跟从救主

耶稣以前，所落入的「灵性的死」中复活过来，就像神叫救主耶稣被钉在十字架上

而死以后第三日从死里复活一样。同时，也使得基督徒能够脱离罪恶，而不是活在

「一再犯罪，又一再被神赦罪」的不良和恶性的循环当中；并且，更使得基督徒能

够以这个新生命所具有的那以神为主，尊神为大的特质，永远安稳地活在神的面前

﹝因为，圣经中宣告说，救主耶稣被钉在十字架上而死，成为那永远的赎罪祭，是

为了要使所有信祂的基督徒，都白白地蒙神赦罪，以免受神对罪恶的审判和惩罚的

报应；而耶稣第三日从死里复活则是表征基督徒会得着神所赐再造的新生命，而从

「灵性的死」中得以复活，以活在神的面前。如果基督徒只是蒙神赦罪，而不具有

那再造的新生命，以致没有新生命的样式流露出来，那么基督徒岂不是很容易就会

落入「一再犯罪，又一再被神赦罪」的不良和恶性的循环当中吗？﹞。关于神叫救

主耶稣被钉在十字架上而死以后第三日从死里复活，乃是表征基督徒会得着神所赐

再造的新生命，而从原来「灵性的死」中得以复活，除了上面所引述的第三段的圣

经经文中宣告说，「祂﹝指父神﹞曾照自己的大怜悯，借耶稣基督从死里复活，重

生了我们」，圣经中还记着说， 

− 「神既有丰富的怜悯，因祂爱我们的大爱，当我们死在过犯中的时候，

便叫我们与基督一同活过来﹝指神赐给基督徒再造的新生命，以使基督

徒从原来相信和跟从救主耶稣之前的「灵性的死」中得以复活，就像神

叫救主耶稣被钉在十字架上而死以后第三日从死里复活一样，下

同﹞。....祂又叫我们与基督耶稣一同复活，一同坐在天上﹝指一同活

在神的面前的意思﹞」﹝新约以弗所书二章 4-6节，和合本﹞； 



 - 10 - 

− 「叫我们一举一动有新生的样式﹝指叫基督徒一举一动有新生命的样

式﹞，像基督借着父的荣耀﹝指像耶稣借着三一神的圣父的荣耀﹞从死

里复活一样」﹝新约罗马书六章 4节，和合本﹞。 

因此，基督徒的重生乃是神将与一般的世人都具有的那个带着罪性的旧生命

完全不同的一个新生命，白白地赐给了每一位的基督徒。如果以一个比喻性的讲法

来加以说明，那就是神将与一般的世人都具有的「人的生命」完全不同的一个「鱼

的生命」赐给了每一位的基督徒。或许有人会觉得奇怪不解，我为甚么要以一个低

等的动物的鱼的生命来比喻基督徒蒙神所赐的这个新生命呢？我之所以这样地加以

比喻乃是带有历史性和信仰上的特殊意义；从公元二世纪起一直到今日，基督徒都

是以一个象征「鱼」的符号来表达自己基督徒的身份，并且也据之而彼此互认是基

督徒﹝常会见到一些汽车上贴了这个「鱼」的符号的标志，以表示车主乃是基督

徒﹞。这是因为耶稣被称为是「耶稣基督，神的儿子，救主」的这个称号乃是五个

希腊文的词句，而以此五个希腊文词句中每一个词句的第一个字母所组成的另一个

希腊文词句「」，就是希腊文中的「鱼」这个字。所以，基督徒才会以一

个象征「鱼」的符号，来表明自己乃是相信耶稣基督是神的儿子，并且也相信祂是

神所差来的惟一的救主的信徒。 

如上面所引述的一段圣经经文中所说的，基督徒因其所具有的新生命，在行

事为人的一举一动上必会有与一般的世人截然不同的表现流露出来；这就好像一般

的世人因其所具有的「人的生命」，所以游水的时候只会不太自在地用肺呼吸，用

手和脚打水和踢水；然而鱼因其所具有的「鱼的生命」，所以游水的时候却是会很

自在地用鳃呼吸，用鳍打水一样﹝我在下文中论及「对于基督徒的重生的质疑和分

歧的看法」时，还会再以这个「鱼的生命」的比喻对基督徒的重生做进一步的说

明﹞。因此，圣经中还将一般世人那带着罪性的旧生命与基督徒那蒙神所赐再造的

新生命做对比；前者是带着奸淫，污秽，邪荡，拜偶像，邪术，仇恨，争竞，忌

恨，恼怒，结党，纷争，异端，嫉妒，醉酒，荒宴等诸多的罪恶，以致不能行出真

正的善来；而后者则是会流露出真正的仁爱，喜乐，和平，忍耐，恩慈，良善，信

实，温柔，节制等的美善﹝请见我在下文中论及「基督徒的重生的真实」时的讲

论﹞；而这就好像是以「人的生命」去游水的不自在，和以「鱼的生命」去游水的

自在的两者之间的差异。 

并且，圣经中更记载耶稣以「好树」来形容基督徒那蒙神所赐再造的新生

命，但却以「坏树」来形容一般世人那带着罪性，受到罪恶的辖制，捆绑和奴役，

像是「烂了的苹果」一样的旧生命；  



 - 11 - 

− 「﹝耶稣说﹞因为没有好树结坏果子，也没有坏树结好果子。凡树木看

果子，就可以认出它来。人不是从荆棘上摘无花果，也不是从蒺藜里摘

葡萄。善人从他心里所存的善，就发出善来；恶人从他心里所存的恶，

就发出恶来；因为心里所充满的，口里就说出来」﹝新约路加福音六章

43-45节，和合本﹞； 

− 「﹝耶稣说﹞荆棘上岂能摘葡萄呢？蒺藜里岂能摘无花果呢？这样，凡

好树都结好果子，惟独坏树结坏果子。好树不能结坏果子，坏树不能结

好果子」﹝新约马太福音七章 16-18 节，和合本﹞。 

这两段的圣经经文中所说的「好果子」和「坏果子」，乃是分别指基督徒和一般的

世人在行事为人的一举一动上所会流露截然不同的表现而言的；基督徒会流露出新

生命的真正的美善，而一般的世人则会流露出旧生命的诸多的罪恶。 

然而，圣经中记载耶稣在向当时一位犹太人的宗教领袖尼哥底母讲述「重

生」时曾说﹝「尼哥底母」是位男士，其名字也被译为「尼哥德慕」﹞，基督徒的

重生却并不是回到母腹中再出生为肉身一次，而是「从水和圣灵生的」； 

− 「﹝耶稣对尼哥底母说﹞我实实在在地告诉你，人若不重生，就不能见

神的国。尼哥底母说，人已经老了，如何能重生呢？岂能再进母腹生出

来吗？耶稣说，我实实在在地告诉你，人若不是从水和圣灵生的，就不

能进神的国。从肉身生的，就是肉身；从灵生的，就是灵。我说，你们

必须重生，你不要以为希奇。风随着意思吹，你听见风的响声，却不晓

得从哪里来，往哪里去；凡从圣灵生的，也是如此」﹝新约约翰福音三

章 3-8节，和合本﹞。 

如上所述，基督徒的重生乃是「从水和圣灵生的」；其意思是指基督徒的重生乃是

本于人的悔改﹝犹太人按圣经旧约中的规定，以受水洗为信仰上洁净的礼，而表示

受洗者认罪悔改的心﹞，并且也是出于三一神的圣灵的大能的作为，以致会带来人

的灵性的复苏，而从其原来灵性的死中复活过来。并且，耶稣在上面所引述的圣经

经文中更解释说，基督徒的重生就像吹着的风那样，我们能感受到风在吹，我们也

能听到风吹的声响，但是我们却不知道风到底是怎么吹的；同样的，我们不知道基

督徒到底是怎么重生的，然而我们能感受到基督徒重生以后生命的改变，我们也能

看见基督徒重生以后在行事为人上不同的表现。我常常跟我们教会的信徒们说，基

督徒所流露出新生命的表现乃是基督徒重生的真实的最好见证。然而可惜的是，今

天我们所常听见，常读到的大都是基督徒在身体，生活的层面上得到神的医治，帮



 - 12 - 

助，保守和赐福的见证；而不常听见，也不常读到基督徒受到神的教导，带领，帮

助和指正，而在其行事为人的一举一动上流露出新生命的表现的见证；以致，基督

徒愈来愈忽视不顾其蒙神所赐再造的新生命的宝贵和重要，也愈来愈不明白此新生

命的意义，甚至还质疑此新生命的真实﹝请见我在下文中论及「对于基督徒的重生

的质疑和分歧的看法」时的讲论﹞。 

但是，请不要误会，神将再造的新生命赐给基督徒，以取代其原有带着罪性

的旧生命，并不是像一台计算机换装新的程式以取代原有旧的程式那样；当新的程

式输入以后，原有旧的程式就被洗掉，以致计算机只会以新的程式运作，而完全没

有原有旧的程式的痕迹。神在赐给基督徒再造的新生命的时候，并没有像计算机改

装新的程式一样，或是像一个人患了失去记忆症一样，将基督徒原有的一切知识能

力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等都完全洗除掉，就像一张白纸一

样以再造的新生命重新开始。换句话说，基督徒得着神所赐再造的新生命以后，乃

是仍然继续地保有其原来的知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差

等。虽然基督徒原有的这一切大都是恶的，但是神因着祂「借恶以成善」的美好的

用意﹝请见下文﹞，却并没有在赐给基督徒再造的新生命的时候，将之都完全洗除

掉，否则基督徒岂不都会忘记了自己以往的一切吗？﹝或许有些基督徒会希望神这

样做，那么基督徒就不会受到自己原有的罪恶习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏

差等的左右而犯罪了，请见下文中对于「重生的基督徒与当初神所创造的亚当和夏

娃的比较」的讲论。﹞而且，神也没有在基督徒相信和跟从救主耶稣的那一刻，立

刻就把基督徒提到「天堂」去，使基督徒从此就脱离尘世，神乃是要基督徒继续地

留在世上。 

神没有这样做的用意，乃是要基督徒在世上借着学习如何与罪恶相争战，就

是一方面与自己内心里还没有忘记，甚至还很留恋的恶相争战，另一方面也与外在

世界上所充斥的恶，以及教会中所常有的异端和邪说相争战，而去经历各样的考

验，以磨炼基督徒的信心，并且靠着内住在基督徒里面的圣灵的带领，教导，指

正，保守和鼓励，而帮助基督徒能够成长和成熟﹝请见我在下文中论及「基督徒的

重生与内住的圣灵的相辅相成」时的讲论﹞，以使得基督徒愈来愈能按着神的旨意

而心意更新而变化，也愈来愈不再效法这个已经是落在罪恶中的世界，且愈来愈能

抗拒异端和邪说的误导，亦愈来愈会抵挡罪恶的魔鬼千方百计的诱惑，更愈来愈活

出其所具有的新生命的样式，以致基督徒终能永远安稳地活在神的面前。下列所引

述的圣经经文表明了神对基督徒的这个美好的用意， 



 - 13 - 

− 「你们要靠着主﹝指基督徒要靠着神﹞，倚赖祂的大能大力，作刚强的

人﹝基督徒做刚强的人乃是为了要与罪恶的魔鬼争战，以抵挡魔鬼对基

督徒诱惑的诡计」﹝新约以弗所书六章 10节，和合本﹞； 

− 「务要谨守儆醒，因为你们﹝指基督徒，下同﹞的仇敌魔鬼，如同吼叫

的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人；你们要用坚固的信心抵挡他，因

为知道你们在世上的众弟兄﹝指世上所有的基督徒；基督徒彼此之间乃

是信仰上的弟兄姐妹﹞，也是经历这样的苦难。那赐诸般恩典的神，曾

在基督﹝即耶稣﹞里召你们，得享祂永远的荣耀；等你们暂受苦难之

后，必要亲自成全你们，坚固你们，赐力量给你们。愿权能归给祂，直

到永永远远；阿们」﹝新约彼得前书五章 8-11节，和合本﹞； 

− 「当恐惧战兢，作成你们﹝指基督徒，下同﹞得救的工夫；因为你们立

志行事，都是神在你们心里运行，为要成就祂的美意﹝固然基督徒的得

救乃是完全因着神在救主耶稣里白白的救赎的恩典，但是基督徒活出神

所赐再造的新生命却是须要基督徒配合和顺从内住在其里面的圣灵，下

功夫去学习与罪恶争战而成长才行的；请见我在下文中论及「基督徒的

重生与内住的圣灵的相辅相成」时的讲论﹞」﹝新约腓立比书二章 12-

13节，和合本﹞； 

− 「我们原是祂的工作，在基督耶稣里造成的﹝指因着相信和跟从救主耶

稣而得着神的拯救的基督徒，乃是神的手艺所做的成品﹞，为要叫我们

行善，就是神所预备叫我们行的」﹝新约以弗所书二章 10节，和合

本﹞； 

− 「亲爱的弟兄啊﹝基督徒彼此之间乃是信仰上亲爱的弟兄姐妹﹞，有火

炼的试验临到你们，不要以为奇怪，似乎是遭遇非常的事，倒要欢喜；

因为你们是与基督﹝即耶稣﹞一同受苦，使你们在祂荣耀显现的时候

﹝「祂荣耀显现的时候」是指将来耶稣再来的时候﹞，也可以欢喜快

乐」﹝新约彼得前书四章 12-13节，和合本﹞； 

− 「愿颂赞归与我们主耶稣基督的父神﹝「我们」是指基督徒，下同；

「父神」是指三一神的圣父﹞，祂曾照自己的大怜悯，借耶稣基督从死

里复活，重生了我们，叫我们有活泼的盼望，可以得着不能朽坏，不能

玷污，不能衰残，为你们存留在天上的基业﹝「你们」亦指基督徒，下

同；「基业」请见下文中论述「神在圣经中所启示第九个方面的真理」

时的说明﹞。你们这因信蒙神能力保守的人，必能得着所预备，到末世

要显现的救恩﹝指到将来耶稣再来的时候，就会是基督徒已得着的神的



 - 14 - 

救恩最终的完全实现﹞；因此，你们是大有喜乐。但如今，在百般的试

炼中暂时忧愁；叫你们的信心既被试验，就比那被火试验，仍然能坏的

金子更显宝贵，可以在耶稣基督显现的时候﹝指将来耶稣再来的时

候﹞，得着称赞，荣耀，尊贵」﹝新约彼得前书一章 3-7 节，和合

本﹞。 

但是，对于一位尚未相信和跟从救主耶稣的非基督徒而言，他既没有神所赐的，照

着神的形像所重新创造的新生命，也没有圣灵内住在他的里面，因此他是绝对不可

能靠着人各样的方法和自己多方的努力，去胜过内在和外在的罪恶，而活出基督徒

所具有的那个新生命的样式的，特别是在相信神，敬拜神，顺从神，事奉神等的方

面。如果以上文中所引用的比喻简单地来说，就是非基督徒既没有神所赐「鱼的生

命」，又岂能像鱼那样用鳃呼吸，用鳍打水，很自自在在游水一般地，去流露出如

神的真正的美善呢？ 

再者，圣经中记载，耶稣对于神赐给基督徒的这个再造的新生命，还进一步

地宣告说， 

- 「耶稣说，我就是生命的粮；到我这里来的，必定不饿；信我的，永远

不渴」﹝新约约翰福音六章 35节，和合本﹞； 

- 「﹝耶稣说﹞我是从天上降下来生命的粮；人若吃这粮，就必永远活

着。我所要赐的粮，就是我的肉，为世人之生命所赐的」﹝新约约翰福

音六章 51节，和合本﹞； 

- 「耶稣说，我实实在在地告诉你们，你们若不吃人子的肉﹝「人子」是

耶稣自称，下同﹞，不喝人子的血，就没有生命在你们里面。吃我肉，

喝我血的人就有永生。....这就是从天上降下来的粮，吃这粮的人，就

永远活着」﹝新约约翰福音六章 53-54, 58 节，和合本﹞。 

上面所引述的第三段的圣经经文中，耶稣是用「吃祂肉，喝祂血」来表示人要彻底

地，完全地，真实地相信祂，跟从祂，就好像把祂吃下去了那样。今天我们常听

见，当父母叫孩子用功读书时，往往会说要把整本书都吃下去，这乃是同样的说

法。而在此三段的经文中耶稣所说的「生命」，「永远活着」，「永生」，都是指

着新生命，不是指着旧生命而言的。所以说，那些相信和跟从救主耶稣的基督徒，

他们不但借着信耶稣而得着了神所赐那再造的新生命，耶稣也是那继续地喂养他们

所得到的这个新生命的粮食。换句话说，就是基督徒所得到的这个新生命必须要借

着持续不断地相信和跟从耶稣才能得到喂养，而不至于枯萎衰残﹝就像一个有旧生



 - 15 - 

命的人，也需要靠着吃饭，喝水的喂养，才不会衰亡，不是吗？﹞；这也就是说，

基督徒必须要一直地「吃耶稣的肉，喝耶稣的血」。所以，相信和跟从救主耶稣不

是一时的，不是一日的，也不只是今生的；而是每时的，是每日的，也是永久的。

另外，那些相信和跟从救主耶稣的基督徒会「永远活着」的意思，并不是指他们会

「长生不死」地以其原有的旧生命一直地存活在世上，而是指他们会以所得着的新

生命永远地活在神的面前。 

关于基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就会得着神所赐的再造的新生命而

重生，还有一宏观性的重点我需要提出来加以说明。圣经中宣告说，一般所谓的

「人类」，他们都是神最初所创造的亚当和夏娃的后裔，他们也都因亚当和夏娃所

犯违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子的罪过，以及他们自己对神的悖逆和离

弃，而落在了「灵性的死」当中，就是落在了与神隔绝，活在伊甸园之外的罪恶的

世界里，受到罪恶黑暗的权势的辖制，捆绑和奴役之中，而不能自拔，也不能自

救，以致他们乃是以其带着罪性，像是「烂了的苹果」一样的旧生命存活着。但

是，那些具有再造的新生命的基督徒却不再是这些「人类」当中的一份子；因为，

圣经中也宣告说，三一神的圣子救主耶稣降生为一个完全无罪的，真正的人，来到

世上，照着圣父拯救人的计划的安排，自己舍命被钉在十字架上而死，成为了替人

赎罪的祭，并且三日后从死里复活；因此而使得凡是相信和跟从救主耶稣的基督

徒，都能够白白地蒙神赦罪，而免受神对罪恶的审判和惩罚的报应，并且得着神所

赐再造的新生命，而从「灵性的死」中复活过来，以脱离罪恶，归向于神，活在神

的面前。这也就是说，亚当乃是那些悖逆了神而犯罪，因此与神隔绝，活在伊甸园

之外的罪恶的世界里的「人类」的起头；而耶稣则是带头开始了一群因相信和跟从

了救主耶稣而蒙神赦罪，得着那有真正的仁义和圣洁的再造的新生命，以重新活在

神的面前的「新人类」。因此，我常常提醒我们教会的信徒们说，基督徒务必要认

识清楚自己在相信和跟从救主耶稣以后，所具有的新身份和新地位，并且去活出符

合此新身份和新地位的样式来；而千万不要误以为自己与信神之前没有甚么两样，

仍然只是不信神的世人当中的一份子，是与世人没有甚么差别的，以致「依然故

我」，活的也就与世人没有甚么差异，依旧只认同于自己信神之前所认同的人事

物，也继续地效法这个已经是落在罪恶中的世界，而不去按着神的旨意以心意更新

而变化﹝基督徒如何按着神的旨意以心意更新而变化，请见下文﹞。 

我在下文中还会继续对基督徒蒙神所赐的这个再造的新生命其他方面的性

质，以及此新生命与一般世人所具有的那带着罪性的旧生命的对比，进一步地加以

阐述。 



 - 16 - 

二. 对于基督徒的重生的质疑和四种分歧的看法 

虽然圣经中清楚地宣告了基督徒的重生，然而一般的世人对于基督徒的重生

的真实性却多有质疑；并且，既使是基督徒之间，对于基督徒的重生也有分歧的看

法。兹分别地说明于下。 

1. 对于基督徒的重生的质疑 

好多年前的圣诞节的时候，我在报纸上读到了一篇文章，此文章的作者访问

了几位宗教信仰的领袖人物，包括天主教，基督教，伊斯兰教，犹太教等，请他们

各自地对圣诞节发表谈话。其中有一位犹太教的拉比﹝rabbi，是犹太教信仰上的

教师和领袖；这位犹太教的拉比不会是基督徒﹞，就一针见血地质疑说，基督徒并

不见得比非基督徒好多少。另外，我也曾遇到过一位女士﹝当时她还不是基督

徒﹞，她的嫂嫂是基督徒，但是却爱钱如命，比其他的人都吝啬小气；这位女士就

质问我说，她嫂嫂既是基督徒，为甚么还会如此贪财。并且，有一位曾来参加我们

教会的聚会的男士﹝当时他也不是基督徒﹞更对我说，他在周间的每天很早都会去

证券交易所买卖股票﹝我们教会所在的美国加州与东岸纽约市华尔街的股市相差三

个小时﹞，他在证券交易所碰到了一位基督徒也在买卖股票；但是，每当股市下跌

时，这位基督徒也同样地是忧心重重，焦虑不安。这位男士有一次就忍不住地问这

位基督徒说，你们基督徒不是只盼望，只羡慕那更美的天家，不是将在世上活着视

为是客旅，是寄居的吗？怎么会也那么在乎世上钱财的得失呢？还有，基督徒仍旧

倚靠自己，倚靠别人，而不倚靠神；以及基督徒是以在世上的健康平安，成功发

达，名誉声望来断定自己是否蒙受了神的赐福，来判定自己在神的面前是否富足；

以及基督徒对于日常生活上的事物，以兆头来定夺，靠着眼见，而不是凭着信心，

甚至落到迷信的地步；以及在基督徒的集合体的教会中分门别类，以致基督徒与基

督徒之间没有彼此相爱；以及基督徒以扩展世上的国的方法和手段，去建立神真理

的国度等的例子，真是屡见不鲜。也难怪世人要质疑基督徒的重生的真实性了，因

为基督徒似乎与一般的世人并没有多大的差别，甚至可能还不如世人。而不少的世

人就据此而否定了基督徒的重生的真实，更因此而否定了整个基督徒的信仰的真

实，就如同上述那位犹太教的拉比的言下之意。 

甚至就算是基督徒，也有一些并不太确定自己或别的基督徒的重生是否是真

实的，也不知道自己或别的基督徒是否流露出了新生命的表现和样式，更不要说真

正地明白基督徒的重生所代表的意义了。所以，我们有时候会听见某一位的基督徒

特别强调地说，他是「重生的」基督徒，以别于其他所谓「没有重生的」基督徒。



 - 17 - 

这并不是正确的；因为根据圣经中的教导，每一位基督徒都必定是重生的，没有所

谓「没有重生的」基督徒；一位基督徒如果没有重生，那么他根本就不是基督徒。

而不少的世人之所以会质疑和否定基督徒的重生的真实，以及一些的基督徒之所以

会对自己的重生的真实不太确定，第一个可能的因素乃是有一些的非基督徒，圣经

中称之为「假弟兄」﹝即「假信徒」﹞，「假师傅」，「假先知」或「假使徒」，

以「基督徒」的名义渗入了教会之中，谬讲，附从各样的异端和邪说；然而，因为

他们并不是基督徒，也并没有重生，所以他们不但没有新生命的好果子结出来，并

且行为不检，以致弄坏了基督徒之名。第二个因素也可能是，如上所述，神在赐给

基督徒再造的新生命的时候，并没有像计算机改装新的程式一样，或是像一个人患

了失去记忆症一样，将基督徒原有的一切知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬

见，无知偏差等都完全洗除掉，而使得基督徒就像一张白纸一样以再造的新生命重

新开始。所以，基督徒得着神所赐再造的新生命以后，仍然是继续地保有其原来的

知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等；并且，基督徒在相信和

跟从救主耶稣前后，其身体方面也并没有任何显著的改变。因此，不少的世人，以

及一些的基督徒往往会误以为基督徒在相信和跟从救主耶稣之前和之后并没有甚么

两样，基督徒仍然是以原有的旧生命活着，仍然是一般的世人当中的一份子，是与

世人没有甚么差别的。如上所述，如果一位基督徒是这样地想，那么他就会「依然

故我」，活的也就与世人没有甚么差异，依旧只认同于自己成为基督徒之前所认同

的人事物，也继续地效法这个已经是落在罪恶中的世界，以致在他行事为人的一举

一动上就缺乏新生命的样式流露出来，结果就会造成了对于基督徒的重生的怀疑。 

不少的世人质疑和否定，以及一些的基督徒不太确定基督徒的重生的真实的

第三个可能的因素，则是基督徒在相信和跟从救主耶稣，得着神所赐再造的新生

命，以取代基督徒原有带着罪性的旧生命以后，还是继续地会犯罪，还是继续地在

犯罪的这个不可否认的事实。这第三个的因素比较不太容易去了解；为甚么基督徒

在得着神所赐再造的新生命以后，却不能够马上就将这个新生命百分之百完全地活

出来，以致没有在其行事为人的一举一动上单单地流露出如神的真正的美善的表现

来呢？为甚么基督徒还是会如一般的世人那样，继续地犯罪呢？从上文中所引用的

那个比喻来看，鱼既有「鱼的生命」，不是就能单单地用鳃呼吸，用鳍打水，很自

在地游水吗？而基督徒既有神所赐再造的新生命，但是却并不能马上就将这个新生

命百分之百完全地活出来，这是为甚么呢？难道基督徒的重生是虚假的吗？难道整

个基督徒的信仰也是虚假的吗？ 

2. 对于基督徒的重生四种分歧的看法 



 - 18 - 

由于上述有关基督徒的重生的疑惑，于是就产生了对于基督徒的重生一些分

歧的看法，兹分别地说明于下。 

1) 第一种的看法 

这第一种的看法就是认为那些仍然在犯罪的基督徒，并不是真正的基督徒，

他们并没有真正地相信和跟从救主耶稣，因此也就没有重生，就是没有神所赐再造

的新生命，所以才会再犯罪，乃是「假弟兄」，「假师傅」，「假先知」或「假使

徒」之流；而真正地相信和跟从救主耶稣的基督徒，是绝对不会犯罪的。我们在教

会中有时候会听见说夫妻两人都是基督徒，然而在吵架的时候，一方往往会对另一

方说﹝通常是妻子会对丈夫说﹞，「你的脾气还是这么坏，根本就不像是个基督

徒，根本就没有得救」之类的气话；这就显露了这种看法的心态。而接受第一种的

看法的基督徒会认为，这第一种的看法是符合了下列一些圣经经文中的教导， 

− 「凡从神生的﹝「从神生的」是指基督徒，下同﹞，就不犯罪，因神的

道存在他心里；他也不能犯罪，因为他是由神生的。从此就显出谁是神

的儿女，谁是魔鬼的儿女；凡不行义的，就不属神；不爱弟兄的﹝指不

爱其他的基督徒的，因基督徒彼此之间乃是信仰上的弟兄姐妹﹞，也是

如此」﹝新约约翰一书三章 9-10节，和合本﹞； 

− 「因为凡从神生的﹝「从神生的」是指基督徒﹞，就胜过世界﹝指胜过

陷在罪恶之中的世界的诱惑，下同﹞；使我们胜了世界的，就是我们的

信心；胜过世界的是谁呢？不是那信耶稣是神儿子的吗？﹝「信耶稣是

神儿子的」是指基督徒，而基督徒是「胜过世界的」。﹞」﹝新约约翰

一书五章 4-5 节，和合本﹞； 

− 「我们知道凡从神生的必不犯罪﹝「从神生的」是指基督徒，下同﹞，

从神生的必保守自己，那恶者﹝指罪恶的魔鬼，下同﹞也就无法害他。

我们知道我们是属神的，全世界都卧在那恶者手下﹝指那陷在罪恶之中

的世界却是在魔鬼的辖制之下﹞」﹝新约约翰一书五章 18-19 节，和合

本﹞； 

− 「我们的旧人和祂同钉十字架，使罪身灭绝﹝指基督徒在相信和跟从救

主耶稣之前所原有的那个带着罪性的旧生命，已经是与救主耶稣同钉十

字架而死去了﹞，叫我们不再作罪的奴仆，因为已死的人是脱离了罪

﹝指原有的旧生命已经死去了的基督徒，乃是脱离了罪恶的权势的辖

制，捆绑和奴役﹞」﹝新约罗马书六章 6 节，和合本﹞； 



 - 19 - 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗自述说﹞我已经与基督同钉十字架﹝「基

督」即耶稣，下同；请见上面的经文中对于「与基督同钉十字架」的解

说﹞，现在活着的，不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如今在

肉身活着，是因信神的儿子﹝指因信三一神的圣子耶稣﹞而活，祂是爱

我，为我舍己﹝指救主耶稣为了要赎人的罪，而舍己被钉在十字架上而

死﹞」﹝新约加拉太书二章 20节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗自述说﹞因我活着就是基督﹝「基督」即耶

稣；保罗因相信和跟从了救主耶稣，所以不再是以自己原有的那个带着

罪性的旧生命活着，而是以蒙神所赐的，照着神的形像所重新创造的新

生命活着﹞」﹝新约腓立比书一章 21节，和合本﹞。 

然而，自从我于 1992 年信主受洗，于 1996 年蒙神呼召，去读神学院，又于

1999年神学院毕业后就一直在教会担任传道人迄今；这三十多年的期间，我在神

的面前扪心自问，自己得罪神，亏欠人的地方真是不可胜数﹝在这之前，我得罪

神，亏欠人的地方更是多，只是自己不知道，也不承认﹞。而在上面所引述的圣经

经文中曾自述说，「基督﹝即耶稣﹞在我里面活着」和「我活着就是基督﹝即耶

稣﹞」的那位初世纪的使徒保罗，也在他信主受洗，热心服事神，到处传扬福音，

建立教会多年之后，自己承认说，「在罪人中我是﹝现在式的「是」﹞个罪魁」

﹝新约提摩太前书一章 15 节，和合本﹞。并且，圣经中还教导基督徒在犯了罪以

后，要向神认罪，神必会赦免基督徒的罪； 

− 「我们﹝指基督徒，下同﹞若说自己无罪，便是自欺，真理不在我们心

里了。我们若认自己的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免我们的

罪，洗净我们一切的不义。我们若说自己没有犯过罪，便是以神为说谎

的，祂的道也不在我们心里了」﹝新约约翰一书一章 8-10节，和合

本﹞。 

同时，圣经中亦有相当多的经文警戒基督徒不可以再犯罪；如果照这第一种的看法

所言，凡是相信和跟从救主耶稣的基督徒，都是绝对不会犯罪的，那么又何必要对

基督徒加以警戒呢？圣经中记着说， 

− 「这样，怎么说呢？我们﹝指基督徒，下同﹞可以仍在罪中，叫﹝神

的﹞恩典显多吗？断乎不可！﹝这句经文的意思是说，基督徒岂可认为

自己可以继续地犯罪，反正神有更多白白的赦罪的恩典赐给自己。﹞我

们在罪上死了的人﹝指基督徒乃是脱离了罪恶的权势的辖制，捆绑和奴



 - 20 - 

役的人﹞，岂可仍在罪中活着呢？」﹝新约罗马书六章 1-2节，和合

本﹞； 

− 「这却怎么样呢？我们在恩典之下﹝指基督徒乃是蒙受了神白白的恩典

而得救的﹞，不在律法之下﹝指基督徒不是因自己遵行了神的律法而得

救的﹞，就可以犯罪吗？断乎不可！﹝这段经文的意思是说，基督徒不

可以因为自己是蒙受了神白白的赦罪的恩典而得救，就以为自己可以继

续地犯罪，反正神会赐给自己赦罪的恩典。﹞」﹝新约罗马书六章 15

节，和合本﹞。 

所以，那相信和跟从了救主耶稣的基督徒是有可能仍然还是会犯罪的；而径

行地就断然判定所有内心中和行为上仍然有过错和缺失的基督徒都不是真正的基督

徒，都没有重生，都没有神所赐再造的新生命，这并不是正确的。然而，鉴于上面

所引述的圣经经文中两个方面似乎是相互抵触的教导，亦即一方面宣称从神生的基

督徒就不犯罪，另一方面则教导基督徒要向神认罪，以得到神的赦免，并且警戒基

督徒不可以再犯罪；我就常常在想，有没有可能基督徒蒙神所赐的新生命，确实是

照着神的形像所重新创造的，是有真正的仁义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏

果子的「好树」，是不能犯罪的，也是不会犯罪的；然而，具有此一新生命的基督

徒却是仍然会犯罪的呢？而又在怎么样的状况下，这种情形会发生呢？﹝我在下文

中还会这样地将「基督徒蒙神所赐的新生命」和「具有此新生命的基督徒」分开地

来看，以进一步地讲论重生的基督徒仍然还是会犯罪的问题。﹞ 

2) 第二种的看法 

这第二种的看法就是认为所谓基督徒的重生，其实就是指神赐圣灵内住在每

一位基督徒的里面，随时随地与每一位基督徒同在，带领，教导，帮助，保守，指

正，赐能给每一位基督徒，以使得每一位基督徒都在所信的道上成长，成熟，能够

成为神又良善又忠心又有智慧的仆人，合神所用，并且与圣灵同工，去收神的庄

稼，替神得着人，以达成神所托付往普世去广传福音，建立教会的工作。关于神赐

圣灵内住在每一位基督徒的里面，以及圣灵在基督徒身上的工作，圣经中这样记着

说， 

− 「﹝耶稣在最后的晚餐时，当将要出卖耶稣的犹大中途离席后，就对仍

然在座的十一位门徒们说﹞我要求父﹝指三一神的圣父，下同﹞，父就

另外赐给你们一位保惠师﹝「保惠师」或译为训慰师﹞，叫祂永远与你

们同在，就是真理的圣灵；乃世人不能接受的，因为不见祂，也不认识



 - 21 - 

祂。你们却认识祂，因祂常与你们同在，也要在你们里面」﹝新约约翰

福音十四章 16-17节，和合本﹞； 

− 「你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受

所赐的圣灵」﹝新约使徒行传二章 38节，和合本﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞既听见真理的道，就是那叫你们得救的福

音，也信了基督﹝即耶稣﹞；既然信祂，就受了所应许的圣灵为印记

﹝「印记」就是记号的意思，内住在基督徒里面的圣灵乃是基督徒已经

得着神的拯救的记号﹞」﹝新约以弗所书一章 13 节，和合本﹞； 

− 「如果神的灵住在你们心里﹝「神的灵」即圣灵；「你们」是指基督

徒，下同；这句经文是说，因着圣灵内住在你们基督徒的里面﹞，你们

就不属肉体，乃属圣灵了﹝「肉体」是指人那带着罪恶，会犯罪的本

性﹞；人若没有基督的灵，就不是属基督的﹝「基督」即耶稣，「基督

的灵」即圣灵；这句经文是说，一个人如果没有圣灵内住在他的里面，

他就不是属耶稣的基督徒﹞」﹝新约罗马书八章 9 节，和合本﹞； 

− 「神将祂的灵赐给我们﹝指神将圣灵赐给基督徒﹞，从此就知道我们是

住在祂里面，祂也住在我们里面」﹝新约约翰一书四章 13节，和合

本﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞立志行事，都是神在你们心里运行﹝指神借

着内住在基督徒里面的圣灵，在基督徒身上的作为﹞，为要成就祂的美

意。凡所行的，都不要发怨言，起争论，使你们无可指摘，诚实无伪，

在这弯曲悖谬的世代，作神无瑕疵的儿女；你们显在这世代中，好像明

光照耀，将生命的道表明出来」﹝新约腓立比书二章 13-16节，和合

本﹞； 

− 「﹝复活的耶稣对当时的信徒们说﹞圣灵降临在你们身上，你们就必得

着能力，并要在耶路撒冷，犹太全地，和撒玛利亚，直到地极，作我的

见证﹝「犹太全地，和撒玛利亚」是指现今的巴勒斯坦地区；「作我的

见证」是指向世人指证和传讲耶稣乃是三一神圣子的身份，也是神所差

来的救主﹞」﹝新约使徒行传一章 8 节，和合本﹞。 

根据这第二种的看法，一位基督徒仍然会犯罪的原因，则是他不顺着内住在

他里面的圣灵而行，忽视不顾圣灵对他的带领，教导和指正，硬着颈项地不肯从他

活在旧生命中的罪恶里悔改过来的结果。并且，照着这第二种的看法，神并没有另

外赐给基督徒一个再造的新生命，以取代基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所原有

的那个带着罪性的旧生命；这就是说，基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，仍然是



 - 22 - 

以其所原有的旧生命活着。这就意谓着，基督徒是以其所原有的那个带着罪性的旧

生命活在圣洁的神的面前；这也就意谓着，神所赐内住在基督徒里面的圣洁的圣

灵，乃是与基督徒所原有的那个带着罪性的旧生命同在一起。并且，这更就意谓

着，圣经中多处的经文所说的，基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就会重生，就

会得「生命」，得「永生」的话﹝请见我在本书一开始所引述的，做这样的宣告的

一些圣经的经文﹞，并不是指基督徒会另外得着一个神所赐再造的新生命，就像上

文中所引用的那个比喻中的「鱼的生命」，以取代基督徒所原有的旧生命；而只是

泛指基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就会有圣灵内住在基督徒的里面，因此基

督徒是活在神的面前的意思。 

但是，这第二种的看法却会造成谬误和偏差，例如，由于只是看重内住在基

督徒里面的圣灵对基督徒所谓的「感动」，和圣灵对基督徒奇妙的帮助，和圣灵对

基督徒特殊的赐能，以致落得误将基督徒的得救和重生的证明，只是局限于圣灵所

赐给某一些基督徒的那些超自然性的医病，说方言，行异能等的恩赐，或是圣灵在

某一些基督徒的身上所行的神迹奇事式的作为。因而不但导致基督徒忽视不顾圣灵

赐给基督徒其他一些的恩赐，以及圣灵普遍性地在基督徒的身上带领，教导，保

守，坚固，安慰，鼓励，提醒，指正，代祷等的作为；并且更使得基督徒只是注目

在圣灵眼前对自己有甚么指示，在自己身上有甚么奇特的作为，而不看重神在圣经

中所启示的真理的道，特别是关乎基督徒的信仰的中心信念，就是惟有借着耶稣被

钉在十字架上而死，三日后从死里复活的功用，基督徒才能蒙神白白地赦罪，而免

受神对罪恶审判和惩罚的报应，同时基督徒也得着神所赐再造的新生命，而从原来

「灵性的死」中得以复活，以致能活在神的面前，并在行事为人的一举一动上会有

新生命的样式流露出来。其实，圣灵对基督徒的「感动」总是依据神在整本圣经中

所启示的真理；这就是说，圣灵对基督徒的「感动」是绝对不会与神在整本圣经中

所启示的真理相违背的。所以，那些不看重，不认识，不明白，不了解神在圣经中

所启示的真理的基督徒，是不太可能会确定圣灵是否感动了他们，也不太可能会知

道圣灵到底感动了他们甚么。因此，我常常劝基督徒不要凭着「兆头」，也不要凭

着自己向神所要求的「印证」来判定圣灵对自己的带领为何；更不要随意地将自己

的「喜好」和「憎恶」，或是自己心中的「感觉」，说成是圣灵对自己的「感

动」。 

并且，这第二种的看法也是与圣经中的教导不相符合。圣经中清楚地宣告

说，神乃是至善圣洁的，而一般的世人因其带着罪性的旧生命所犯忽视神，悖逆

神，离弃神，敌对神的罪恶，乃是与神隔绝的，是落在「灵性的死」之中的，是不



 - 23 - 

能活在神的面前的。当初亚当和夏娃违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子而犯

罪，以致落在「灵性的死」之中，被神逐出了那象征是活在神的面前的伊甸园，从

此只能在伊甸园之外生活，而不能再活在神的面前就是一个很深刻的例子。并且，

神在圣经旧约中要求当时的犹太人不可以与周围的外邦人﹝即非犹太人﹞混杂；而

圣经新约中也提醒基督徒说，义和不义是不能相交的，光明和黑暗是不能相通的；

圣经中说， 

− 「耶和华对摩西说，你晓谕以色列全会众说，你们要圣洁，因为我耶和

华你们的神是圣洁的」﹝旧约利未记十九章 1-2节，和合本﹞； 

− 「﹝耶和华对摩西说，你还要晓谕以色列人说﹞你们要归我为圣

﹝「我」是神自指，下同﹞，因为我耶和华是圣的，并叫你们与万民有

分别，使你们作我的民」﹝旧约利未记二十章 26 节，和合本﹞； 

− 「你们﹝指信神的基督徒﹞和不信的原不相配，不要同负一轭；义和不

义有甚么相交呢？﹝没有。﹞光明和黑暗有甚么相通呢？﹝没有。﹞基

督﹝即耶稣﹞和彼列﹝魔鬼撒但的别名﹞有甚么相和呢？﹝没有。﹞信

主的和不信主的有甚么相干呢？﹝没有。﹞神的殿和偶像有甚么相同

呢？﹝没有。﹞因为我们﹝亦指基督徒﹞是永生神的殿」﹝新约哥林多

后书六章 14-16 节，和合本﹞。 

因此，基督徒又岂能以其在相信和跟从救主耶稣以前，所原有的那个带着罪

性的旧生命而活在圣洁的神的面前呢？何况圣经中又宣告说，由于基督徒有圣灵内

住在其里面，所以基督徒乃是圣灵的殿﹝请见上面所引述的第三段圣经经文的最后

一句﹞；如果基督徒不是具有神所赐那照着神的形像所重新创造的，是有真正的仁

义和圣洁的新生命，以取代了基督徒所原有的那个带着罪性的旧生命，基督徒又岂

能配是圣洁的圣灵所在的居所呢？更何况圣经中且宣告说，不但神是借着圣灵住在

基督徒的里面，并且基督徒也是在神的里面，就是基督徒是与神相互结合的； 

− 「﹝耶稣在对三一神的圣父的祷告中说﹞我不但为这些人祈求﹝「这些

人」是指当时信耶稣的门徒们﹞，也为那些因他们的话信我的人祈求；

使他们都合而为一，正如祢父﹝指三一神的圣父﹞在我里面，我在祢里

面，使他们也在我们里面，叫世人可以信祢差了我来。祢所赐给我的荣

耀，我已赐给他们，使他们合而为一，像我们合而为一。我在他们里

面，祢在我里面，使他们完完全全地合而为一，叫世人知道祢差了我

来，也知道祢爱他们如同爱我一样」﹝新约约翰福音十七章 20-23节，

和合本﹞。 



 - 24 - 

所以，如果基督徒不是有神所赐的新生命，以取代了基督徒在相信和跟从救主耶稣

以前，所原有的那个带着罪性的旧生命，基督徒又岂能与至善圣洁的神「天人合

一」呢？ 

3) 第三种的看法 

这第三种的看法就是认为，因为基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，仍然继

续地保有其原来的知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等，所以

基督徒的重生并不是神赐给基督徒一个再造的新生命，以取代基督徒在相信和跟从

救主耶稣之前所原有的那个带着罪性的旧生命；而是神所赐给基督徒的新生命乃是

加添在基督徒原有的旧生命之上。换句话说，这第三种的看法是说，基督徒并没有

失去其原有的旧生命，基督徒乃是多得到了一个神所赐的新生命，变成了好像是一

条「两头蛇」。当基督徒有时活出新生命的样式，而不活出旧生命的样式的时候，

基督徒就会在其行事为人的一举一动上流露出新生命的美善来；反之，当基督徒有

时不活出新生命的样式，反而仍然活出旧生命的样式的时候，基督徒就会犯罪了。 

根据这第三种的看法，基督徒的重生表面上看起来似乎是与三一神的圣子耶

稣降生为人时，所具有的「神人二性」相类似。那就是耶稣同时具有百分之一百的

神性和百分之一百的真正完美的人性﹝耶稣的「神人二性」是超过人所能理解的；

然而值得注意的是，耶稣不是具有百分之一百的神性和百分之一百带着罪性的人

性，耶稣也不是百分之五十的神性和百分之五十的人性所形成的「半神半人」﹞；

而耶稣的百分之一百的真正完美的人性，乃是加添在耶稣的百分之一百的神性之

上。但是深入地来看，耶稣所具有百分之一百的神性和所具有百分之一百真正完美

的人性，却并不会单独各别地行使和施展，而是合成一个个性表露出来；就如同三

一神的圣父，圣子和圣灵三者是个别的，同时也是合而为一的一样。因此，耶稣的

神性和人性也是个别的﹝耶稣是百分之一百的神，耶稣也是百分之一百的人﹞，同

时耶稣的神人二性也是合而为一的。所以，第三种的看法所言基督徒有时会活在新

生命中，而流露出新生命的美善；有时又会活在旧生命中而犯罪的说法，实与耶稣

的「神人二性」迥然不同的﹝耶稣的「神人二性」可不是像一条「两头蛇」﹞。并

且如上所述，除了基督徒要活在至善圣洁的神的面前，要与至善圣洁的神相互结

合，要配是圣洁的圣灵所在的居所，故此就绝对不可以仍然活在其原有带着罪性的

旧生命之中以外；那照着神的形像所重新创造的，是有真正的仁义和圣洁的新生

命，又岂能与那带着罪性的旧生命共存于基督徒的里面呢？这也是与耶稣的「神人

二性」乃是至善圣洁无罪的神性与真正完美无罪的人性之间的相互结合所截然不同

的。 



 - 25 - 

并且，针对基督徒相信和跟从救主耶稣之前，所原有的那带着罪性的旧生

命，和基督徒相信和跟从救主耶稣之后，蒙神所赐那再造的新生命，圣经中记载耶

稣还特别强调地教导说，此新，旧两种的生命是不可以兼有的。要想得着新生命，

就必须要舍弃旧生命；不肯舍弃旧生命，则得不着新生命。圣经中记着耶稣说， 

− 「于是耶稣对门徒说，若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架来

跟从我。因为凡要救自己生命的，必丧掉生命；凡为我丧掉生命的，必

得着生命。人若赚得全世界，赔上自己的生命，有甚么益处呢？人还能

拿甚么换生命呢？」﹝新约马太福音十六章 24-26 节，和合本﹞。 

耶稣所说的这段话，如果不从新，旧两种的生命的角度来看，是无法了解其深刻的

涵意的。为甚么凡要救自己生命的，必丧掉生命呢？为甚么凡为耶稣丧掉生命的，

必得着生命呢？耶稣在此的意思乃是说，凡要保有自己的﹝旧﹞生命，而不愿意相

信和跟从救主耶稣的人，必丧掉得着﹝新﹞生命的可能；凡因相信和跟从了救主耶

稣而失掉那﹝旧﹞生命的人，必得着﹝新﹞生命。因此，圣经中又记着耶稣说， 

− 「﹝耶稣说﹞爱惜自己生命的，就失丧生命；在这世上恨恶自己生命

的，就要保守生命到永生」﹝新约约翰福音十二章 25节，和合本﹞。 

而这同样是在说，凡是爱惜自己的﹝旧﹞生命，以致不愿意相信和跟从救主耶稣的

人，必失丧掉得着﹝新﹞生命的可能；反之，凡是恨恶自己活在世上所原有的

﹝旧﹞生命，以致相信和跟从了救主耶稣的人，必保有其所得着的﹝新﹞生命到永

恒。 

所以，请千万不要误会，耶稣并不是要跟从祂的人，因为恨恶自己活在世上

所原有的旧生命，而像一些激进的佛教徒和印度教徒一样去自残，自焚，自杀；或

是像一些狂热的伊斯兰教恐怖份子一样去采取自杀式的恐袭行动。耶稣乃是说，那

要跟从祂的人就当「舍己」，也就是要舍弃自己原有的旧生命，亦即要舍弃原有的

旧生命所带着的奸淫，污秽，邪荡，拜偶像，邪术，仇恨，争竞，忌恨，恼怒，结

党，纷争，异端，嫉妒，醉酒，荒宴等诸多的罪恶，并且也要舍弃自己在相信和跟

从救主耶稣以前，所具有的那些已先入为主，根深蒂固的，世俗的观念，想法和做

法；而改以神在圣经中所启示的真理的道为自己新的定见和人生的标的，来取代所

原有的世俗的观念，想法，做法和理想。而基督徒惟有在如此「舍己」之后，才能

以所得着的新生命永远地活在神的面前。但是，也请不要误会，基督徒的「舍己」

却并不是同于佛教所说的「无我」。佛教所说的「无我」是要人放下自己原有的牵



 - 26 - 

挂，原有的顾念，原有的追求，原有的包袱，原有的拖累，舍弃自我的想法，看法

和做法，甚至舍弃个别的自我和自觉的意识，而达到一种「空」的境界。这似乎是

与基督徒要舍弃自己原有的旧生命，就是要舍弃自己在相信和跟从救主耶稣以前所

具有的那些已先入为主，根深蒂固的，世俗的观念，想法和做法相仿。然而，基督

徒的「舍己」却并不是只要舍弃自己所原有的，去达到一种「无我」的「空」的境

界；更重要的，基督徒是会蒙神赐那照着神的形像所重新创造的，有真正的仁义和

圣洁的新生命，以取代其原有的带着罪性，像是「烂了的苹果」的旧生命；基督徒

也是要以神在圣经中所启示的真理的道为自己新的定见和人生的标的，以取代其原

有世俗的观念，想法，做法和理想，以及一般的常情，常理，常识和常规。所以，

基督徒的「舍己」并不是为了要去达到一种「空」的境界，而是为了要「背起他的

十字架来跟从耶稣」，就是要顺服地去相信和跟从救主耶稣，而归向于神，且以神

为主，尊神为大地活在神的面前。 

这就是说，基督徒的「舍己」并不是为了要达到一种「无我」的「空」的境

界，而是为了要成为一个「新我」；但是，基督徒的这个「新我」却并不是靠着基

督徒自己多方努力地去修身养性，启发良知，行善做好，改过自新，企图将自己原

有的那带着罪性，像是「烂了的苹果」一样的旧生命加以修补好，改变好，就能够

达成的。基督徒的「新我」乃是基督徒因着蒙神所赐那再造的新生命，以取代所原

有的带着罪性的旧生命，而从原来「灵性的死」中复活过来以重生，成为了一个新

造的人，以致会从此开始流露出那再造的新生命的样式来，特别是在相信神，敬拜

神，倚靠神，顺从神，事奉神等的方面。 

另外，一般的人，甚至一些的基督徒，都往往会误解耶稣在上面所引述的圣

经经文中所说的，「人若赚得全世界，赔上自己的生命，有甚么益处呢？人还能拿

甚么换生命呢？」这一句话的意思。我所居住的美国旧金山湾区的南湾，乃是计算

机业世界有名的硅谷﹝或称为矽谷，Silicon Valley﹞；有一些计算机科系年轻的

新毕业生，加入硅谷的计算机公司工作，拚命替公司做，吃在公司，睡在公司，没

有周末，没有假期；几年以后，公司业务蒸蒸日上，股票上市，这些年轻的工程师

都成了百万富翁。然而，因为工作过度辛劳，身体却搞坏了，一些人才到中年就因

心脏病，癌症而过世了。如果有人以为这就是耶稣所说的这句话的意思，虽然赚了

很多钱，却赔上自己的性命，有甚么益处呢？还能拿钱去换回性命吗？﹝当然不

能！﹞那么他是误解了耶稣所说的这句话的意思。并且，如果有人还以耶稣所说的

这句话来提醒自己，来劝戒别人不要为金钱和物质卖命，不要做金钱的奴隶等；那

么他也是误用了耶稣所说的这句话。耶稣在这句圣经经文中两次所指的「生命」，



 - 27 - 

都不是指人的旧生命，而是指基督徒的新生命而言的。耶稣所说的这句话真正的意

思是，一个人就算拥有全世界，但是如果他没有因相信和跟从救主耶稣，而得到神

所赐那再造的新生命，是没有任何益处的；一个人是绝对无法拿任何东西﹝不论多

贵重﹞，去换得神所赐那再造的新生命的。如果一个人会将神所赐那再造的新生命

看为这样的宝贵，甚至超过他的旧生命，超过拥有全世界；那么，他就确实是一个

因相信和跟从救主耶稣而舍己的基督徒了。 

4) 第四种的看法 

这第四种的看法则是认为，当一位基督徒在刚刚相信和跟从救主耶稣的时

候，神所赐给他的那个再造的新生命还不够成熟，乃是一个不成熟的小孩子的生

命，而不是一个成熟的成人的生命。所以，当一个人刚成为基督徒的时候，他还是

一个小孩子的基督徒，而不是一个成熟的基督徒，以致他的行事为人与一般的世人

差不多，仍然还是会犯罪，就像一个小孩子的脚还没有长的很壮健，还没有学会怎

么走路，所以走起路来会歪歪倒倒，跌跌撞撞的。然而，如果这位基督徒多多努力

地去学习，去操练神真理的道，并且多多尽心尽力地去服事神，服事人；那么假以

时日，神所赐给他的那个还不够成熟的再造的新生命就会愈来愈成长，而在那个新

生命成长的过程中，这位基督徒也就会愈来愈少犯罪。结果，他所具有的那个再造

的新生命终会长成一个成人的生命；届时，这位基督徒就会成为一个成熟的基督

徒，而他也就从此不会再犯罪了。所以我们常会听见，当一位基督徒犯了罪的时

候，他自己或是别人都往往会以他乃是处于「仍然还在被建造，而会逐渐地进步的

阶段﹝still under construction 或 work in progress﹞」的说词加以解释之，

也提醒他自己或是别人不要对他过分地期待和要求。并且，根据这第四种的看法，

如果一位已经相信和跟从救主耶稣多年的基督徒仍然还是在犯罪，那就表示他没有

好好地去学习，操练神真理的道，去服事神，服事人，以致神所赐给他的那个再造

的新生命没有能成长，成熟的结果。所以，这第四种的看法也常常被用来提醒，激

励基督徒，要多多努力地，好好地去学习，操练神真理的道，并且要多多尽心尽力

地去服事神，服事人，以使得自己所具有的新生命能够成长成熟，而自己也就从此

不会再犯罪了。 

这第四种的看法被今天相当多的基督徒所接受；而这第四种的看法也很符合

一般借着学习，操练，而进步，成长，成熟的观念和过程。并且，接受第四种的看

法的基督徒更会认为，这第四种的看法是与下列圣经中一些责备基督徒不成熟，并

鼓励基督徒要成长的经文相符合； 



 - 28 - 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工写信给位于现今希腊南部的哥林

多的教会的信徒们，对他们说﹞弟兄们﹝保罗这样称呼哥林多教会的信

徒们是因为基督徒彼此之间是信仰上的弟兄姐妹﹞，我从前对你们说

话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体﹝指当作是属落在

罪恶权势之下的人的肉体的情欲，就是属人的旧生命的罪性所会造成的

所有罪恶；下同﹞，在基督里为婴孩的﹝「基督」即耶稣；保罗在此是

责备哥林多教会的信徒们乃是不成熟的小孩子的基督徒﹞。我是用奶喂

你们，没有用饭喂你们﹝保罗在此用「奶」或「饭」来分别地代表他对

哥林多教会信徒们的教导是粗浅或是进深，下同﹞；那时你们不能吃

﹝饭﹞，就是如今还是不能﹝吃饭﹞。你们仍是属肉体的，因为在你们

中间有嫉妒纷争；这岂不是属乎肉体，照着世人的样子行吗？」﹝新约

哥林多前书三章 1-3 节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工另外又写信给位于现今希腊南部

的哥林多的教会的信徒们，对他们说﹞你们到如今，还想我们是向你们

分诉﹝指哥林多教会的信徒们以为保罗和他的同工写信来，只是要为自

己辩护﹞；我们本是在基督﹝即耶稣﹞里，当神面前说话，亲爱的弟兄

啊﹝基督徒彼此之间是信仰上亲爱的弟兄姐妹﹞，一切的事都是为造就

你们。我怕我再来的时候﹝指保罗再到哥林多教会去的时候，下同﹞，

见你们不合我所想望的，你们见我也不合你们所想望的﹝指因为哥林多

教会的信徒们的不成熟，以致他们使保罗失望；并且因为他们的不成

熟，以致他们不认识保罗的职分和服事，而误会保罗，也对保罗失

望﹞；又怕有纷争，嫉妒，恼怒，结党，毁谤，谗言，狂傲，混乱的

事；且怕我来的时候，我的神叫我在你们面前惭愧﹝指因为哥林多教会

的信徒们的不成熟，神叫保罗为自己工作的果效不彰而惭愧﹞，又因许

多人从前犯罪，行污秽，奸淫，邪荡的事，不肯悔改，我就忧愁」﹝新

约哥林多后书十二章 19-21节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工写信给位于现今希腊的腓立比的

教会的信徒们，对他们说﹞因我活着就是基督﹝即耶稣，下同﹞，我死

了就有益处。但我在肉身活着，若成就我工夫的果子﹝指如果保罗继续

地活着，那么他服事神的工作就会愈有成果﹞，我就不知道该挑选甚

么。我正在两难之间，情愿离世与基督同在，因为这是好得无比的；然

而我在肉身活着，为你们更是要紧的。我既然这样深信，就知道仍要住

在世间，且与你们众人同住，使你们在所信的道上，又长进，又喜乐；



 - 29 - 

叫你们在基督耶稣里的欢乐，因我再到你们那里去，就越发加增」﹝新

约腓立比书一章 21-26节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工写信给位于现今土耳其西部的歌

罗西的教会的信徒们，对他们说﹞你们既然接受了主基督耶稣，就当遵

祂而行，在祂里面生根建造，信心坚固，正如你们所领的教训，感谢的

心也更增长了」﹝新约歌罗西书二章 6-7 节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工们写信给位于现今希腊的帖撒罗

尼迦的教会的信徒们，对他们说﹞愿主叫你们彼此相爱的心，并爱众人

的心，都能增长，充足，如同我们爱你们一样；好使你们，当我们主耶

稣同祂众圣徒来的时候﹝指将来耶稣再来的时候﹞，在我们父神面前，

心里坚固，成为圣洁，无可责备」﹝新约帖撒罗尼迦前书三章 12-13

节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工们另外又写信给位于现今希腊的

帖撒罗尼迦的教会的信徒们，对他们说﹞弟兄们﹝保罗这样称呼帖撒罗

尼迦教会的信徒们是因为基督徒彼此之间是信仰上的弟兄姐妹﹞，我们

该为你们常常感谢神，这本是合宜的，因你们的信心格外增长，并且你

们众人彼此相爱的心也都充足」﹝新约帖撒罗尼迦后书一章 3 节，和合

本﹞。 

但是，这第四种的看法却是有一些的疑点，这些的疑点主要是来自这第四种

的看法与基督徒本身的见证的不相符合。第一个的疑点就是，根据此第四种的看

法，一个人在刚刚成为基督徒的时候，他对神的信心和态度是最幼稚，最不成熟

的；然后，随着时间的进展，如果他对神真理的道一直都努力地去追求，就是他一

直都努力地去学习，去操练神真理的道，并且尽心尽力地去服事神，服事人，那么

他在信仰上就会愈来愈成长，成熟；否则，他在信仰上就不会成长，仍然是「裹足

不前」，停滞在他刚刚成为基督徒时那样的幼稚和不成熟。然而，很奇怪的是，基

督徒本身的见证却并不是如此的。我们在教会中常常会看到，当一个人刚刚相信和

跟从救主耶稣，而成为基督徒的时候，虽然他还根本不太认识神，但是他对神的信

心却是相当地高涨，以致他会公开地承认他相信一位他从来没有见过的神，是真实

存在的；他也相信在约两千年前出生的一位低下卑微的犹太人耶稣，乃是三一神的

圣子的身份，也是神所差来的惟一的救主；他还相信耶稣被钉在十字架上而死后，

第三日从死里复活；他亦相信耶稣的死和复活能使得他所犯忽视神，悖逆神，离弃

神，敌对神的罪，可以白白地得到神的赦罪，并使他得着神所赐再造的新生命，而

从原来「灵性的死」之中复活过来，以脱离罪恶，归向于神；他更相信他会永远地



 - 30 - 

活在神的面前，得享神所赐那永恒的，满足的福乐﹝我们教会的新信徒在接受洗礼

之前，都会请他们先认识这些基督徒信仰的要点﹞。并且，他还会坦白地在教会众

信徒的面前承认自己以往的罪过，也会真心地感谢神对他的赦罪和拯救的恩典。所

以，事实上，不但一个人对神的信心和态度，并不见得会随着他相信和跟从救主耶

稣而成为了基督徒的时间愈长久，就愈成长，愈成熟；反而，他对神的信心和态度

却可能会随着时间「不进反退」，或是落得愈来愈冷淡，怀疑，讥诮，退后，甚至

放弃，或是愈来愈流于世俗化，仪式化，传统化，外表化，偶像化，甚至迷信化等

的偏差﹝既使是对于那些在信仰上很努力地去追求的基督徒也会是如此，请见我在

下文中对于第二个和第三个的疑点的讲论﹞。如果说一个人在刚刚成为基督徒的时

候，他对神的信心和态度是最幼稚，最不成熟的，那么他就只可能会「原地踏

步」，而不应该会有「不进反退」的情形发生，不是吗？ 

第二个的疑点就是一位基督徒对神的信心和态度，也并不见得绝对是会与他

追求去认识神的努力成正比的。我在上文中提到，当一个人刚刚相信和跟从救主耶

稣，而成为基督徒的时候，他其实还根本不太认识神，但是他对神的信心却是相当

地高涨。然而，在成为了基督徒一阵子以后，他因常来教会听讲道，也开始自己去

读圣经和阅读一些信仰性的书籍，就会对神有了多一些的认识；但是他在继续地受

到自己原有的观念，想法和做法的影响，继续地受到周围世俗的环境的左右，甚至

受到信仰上偏差和错误的异端和邪说的误导之下，对神的信心和态度却很容易地就

「不进反退」。以致，他会落得转去追求一些眼见的神迹奇事，而不再持守那「不

是凭着眼见」的真正的信心；或是落得转去企图以自己外表行为上的良好表现和服

事工作上的丰硕成果来换取神的赐福，而不再真心地感谢神一切的恩典；或是落得

转去参与抗争性的政治和社会的运动，想要凭着人的力量和办法来改善世界，而不

再专注于顺从圣灵的带领，去传扬和见证神在救主耶稣里拯救人脱离罪恶，归向真

神，就是那起初使得他自己能够得救的福音，以建立神的国；或是落得仍旧努力地

要为自己积攒财宝在地上，而不是如圣经中所说的，只要积攒财宝在天上，以致就

并不会忍耐地盼望等候神一切的应许的完全实现，特别是将来耶稣的再来。甚至，

他还会落得「别出心裁，标新立异」地去塑造，去附从一套「与众不同，独树一

格」的，他自己能够接受的神学理论，以使他能继续地本着自己所塑造，所附从的

那一套神学理论，而不是基于神在圣经中所启示的真理去「相信」耶稣；结果，他

很容易地就会落入偏差和异端之中。 

第三个的疑点就是一位基督徒对神的信心和态度，亦并不见得绝对是会随着

他对神的服事的参与，辛劳，工作和成果的增多和扩展，而愈来愈成长；因为很多



 - 31 - 

的时候，基督徒对神的服事却是往往会落入了罪恶的魔鬼企图引诱，误导，迷惑，

败坏基督徒，以及企图攻击，破坏，腐化，离间教会的手段和伎俩之中。其实，在

圣经旧约的时代我们就已经看见罪恶的魔鬼一直都在「处心积虑，千方百计」地要

误导，诱惑当时蒙神拣选的犹太人去悖逆神而犯罪。圣经旧约中记载，当时的犹太

人常常都效法外邦人﹝即非犹太人﹞，去行耶和华神眼中看为恶的事；例如，为巴

力男假神筑丘坛，做亚舍拉女假神像，敬拜天上的万象，使儿女经火﹝就是把自己

的儿女杀了烧掉，献给假神，以表示对假神的虔敬﹞，并且观兆，用占卜，行法

术，又请教交鬼的和行巫术的，并与非犹太人混杂通婚等等。而在圣经旧约与新约

之间那长约四百年的时期，当时的犹太人在信仰上也落入了很多的偏差之中；例

如，由于犹太人对神所要差来的那一位救主的错误认识，导致绝大多数的犹太人拒

绝接受救主耶稣；犹太人以排外，隔外，反外和仇外的心态对待非犹太人；犹太人

对神的「假冒为善」，依着人的吩咐，规定和传统而行，但却忽视不顾神所启示的

真理；犹太人仗着做了一些与信仰相关的规定，就骄傲地「自以为义」等等。并

且，圣经新约中更记载了在初期教会的内部所充斥的各种异端和邪说；例如，讲人

是靠着遵行某些规条的行为，而不是靠着相信耶稣而得到神的拯救；讲耶稣来到世

上，并没有成为一个具有血肉之躯的真正的人；讲没有死人复活的事，所以耶稣也

就没有从死里复活了；讲耶稣不会照着祂所应许，所预告的再来到世上了；讲耶稣

已经再来了，而那些没有见到再来的耶稣的信徒是没有指望了；讲既然是已经得到

了神的拯救，就不必顾忌甚么，可以任意地放纵自己的私欲而行的「纵欲主义」；

讲既然是已经得到了神的拯救，成为天国的子民，就不要再被世上的婚嫁，夫妻，

家庭所缠累，所以提倡守独身，不娶不嫁的「禁欲主义」等等的悖谬之言。 

今天，基督徒在服事神的时候，仍然是往往会落入上述各样的偏差，异端和

邪说之中，以致其对神的信心「不进反退」。不但如此，今天在教会中所常会听见

的是以人为中心，而不是以神为中心；是宣讲世俗现实的物质主义和实用主义，而

不是神在圣经中所启示的真理的道；是强调外在行为的表现和宗教的仪式规矩，而

不是内在对神信心的真实；是着重人所要的，眼见的，今生的福气，而不是神所应

许的，眼不能见的，永恒的福分；是寻求人自我的肯定，成功，顺利和发达，而不

是神的旨意的达成和神的名得到高举和称扬；是喜爱超自然性的神迹奇事的刺激，

而不是从耐心地学习圣经来认识神；是利用一些「热闹壮观，哗众取宠」的方法，

「趋吉避凶，蒙福免祸」的吸引，和「避重就轻，似是而非」的教导来传福音，而

不是专注于传讲那在基督耶稣里悔改赦罪，重生更新的真道。并且，还常常会见到

一些的传道人和基督徒使用世俗的做法去从事神的工作，例如凭借着热闹壮观的场

面；多彩多姿的节目；各式各样的活动；似是而非，避重就轻，哗众取宠，蒙福免



 - 32 - 

祸的说词；夸大片面，偏差虚假的蒙福见证；生活上成功发达的事例；外表上行善

做好的行为表现；政治社会法律的制度和规定；文化时髦的风气和时尚的影响；鼓

吹诱人的号召和运动；模范样板式的奖励或惩罚；甚至奇妙超凡的神迹奇事等等，

来大力地宣传，推动基督徒的信仰，以为如此就可以吸引很多的人来信耶稣；其

实，这乃是以魔鬼的手段在做神的工作。而那些被这样吸引到教会来的人，他们并

不知道，也不见得会相信自己因为忽视了神，悖逆了神，离弃了神，敌对了神，乃

是落在罪恶权势之下，无法自拔的罪人；并且，他们并不知道，也不见得会相信自

己惟有借着真心地认罪悔改，相信和跟从耶稣就是神所差来的惟一的救主，才能白

白地蒙神赦罪，并且得着神所赐再造的新生命，而脱离罪恶，归回到神的面前。同

时，再加上魔鬼还极力地挑拨离间基督教的教会与天主教的教会，以及基督教各个

不同教派的教会之间的关系，使之相互敌视，批评，排斥，争斗，仇恨，甚至杀

害，造成基督徒与基督徒之间没有照着耶稣所教导的去彼此相爱。这样一来，基督

徒对神的信心岂不更是「不进反退」了吗？ 

我最近读到了一个真实的故事，故事中的主人翁非常坦诚地自述他成为基督

徒以后相当长的一段时期的「心路历程」。他是天主教徒的背景，从小就到天主教

的教堂去做弥撒，也是男童唱诗班的一份子；然而成年了以后，却渐渐地对天主教

传统刻板，普通信徒无法深入参与教会事工的方式不太认同。在一次失业和婚变之

后，更对天主教不允许信徒离婚，也不接纳离婚者的做法感到非常的失望，认为天

主教是与一般的现实生活脱了节。于是，在友人的邀请之下，他就改去参加了美国

南部属于基督教的一间非常有名的巨型教会﹝mega church﹞。这间巨型教会规模

非常大，有上万的信徒参加，热闹非凡，有很宏伟华丽的教堂，有很多的聚会，很

多的事工，很多的活动，很多的小组；所讲的是人容易接受的，「你说你信，那就

得救」，「一次得救，永远得救」的口号式，速成式，不需要付出甚么的简单「福

音」；所强调的是人很喜欢的，一般心理学的「只要想正面的，想好的﹝positive 

thinking﹞」的教导；所着重的是以得到世上的，生活上的祝福为信仰的标竿，以

及超自然性的灵恩医治等的神迹奇事。而他不但参加了这间教会，他还全心地投

入，积极热心地参与教会中各样的服事，办聚会，搞活动，做文宣，甚至后来还担

任教会的一位牧师，到处讲道，忙的不亦乐乎。这样子经过了好多年，他看见教会

只专注于吸引更多的人来参加教会，但却并不关顾那些有需要的，离开教会的人，

而他的内心里对于教会的服事也愈来愈感到麻木和疲惫，结果他在身心灵都透支到

如灯油烧尽﹝burnout﹞的情况下，也就离开了这间基督教的教会。而他写这一篇

自述的文章的用意，则是要表示他又回想起，并且也很怀念天主教的那种熟悉，稳

定，安详，有序的信仰方式，因此就重新地回到天主教去了。而我提这个故事的用



 - 33 - 

意则是想问说，从这一位基督徒的自述来看，他一生对神的信心和态度是在持续地

成长吗？还是「不进反退」呢？还是甚么呢？ 

因此，不论基督徒相信和跟从救主耶稣的时间的长短，对神的认识的追求和

深浅，或是服事神的与否和多寡，都不见得一定会，或是一定不会，使得基督徒在

神真理的道上成长和成熟；而基督徒会犯罪的这个问题，并不是初信的基督徒的

「专利」。我在上文中已引述过下列这一段圣经经文的前部份，经文中记着在公元

一世纪教会建立的初期，使徒保罗和他的同工曾写信给位于现今希腊南部的哥林多

的教会的信徒们，责备他们说， 

− 「弟兄们﹝保罗这样称呼哥林多教会的信徒们是因为基督徒彼此之间是

信仰上的弟兄姐妹﹞，我从前对你们说话﹝「我」是使徒保罗自指，下

同﹞，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体﹝指当作是属落

在罪恶权势之下的人的肉体的情欲，就是属人的旧生命的罪性所会造成

的所有罪恶；下同﹞，在基督里为婴孩的﹝「基督」即耶稣；保罗在此

是责备哥林多教会的信徒们乃是不成熟的小孩子的基督徒﹞。我是用奶

喂你们，没有用饭喂你们﹝保罗在此用「奶」或「饭」来分别地代表他

对哥林多教会信徒们的教导是粗浅或是进深，下同﹞；那时你们不能吃

﹝饭﹞，就是如今还是不能﹝吃饭﹞。你们乃是属肉体的，因为在你们

中间有嫉妒纷争，这岂不是属乎肉体，照着世人的样子行吗？﹝哥林多

教会的信徒们中﹞有说，我是属保罗的；有说，我是属亚波罗的﹝保罗

和亚波罗都是当时在哥林多教会服事的传道人；可见当时哥林多教会的

信徒们因各自跟着不同的传道人而造成分党分派，以致才会引起嫉妒纷

争﹞；这岂不是你们和世人一样吗？」﹝新约哥林多前书三章 1-4节，

和合本﹞。 

使徒保罗对哥林多教会的信徒们的指责，岂是只针对哥林多教会中初信的基督徒所

说的吗？当然不是。难道哥林多教会中其他的基督徒就没有分党分派，而引起嫉妒

纷争了吗？当然是有。而今天的教会中的基督徒又有没有分党分派，而引起嫉妒纷

争的情形发生呢？当然也是有。 

另外，我在神学院就读的时候，我们神学院的院长也曾对我们学生说了一个

真实的故事；我们院长说他年轻时所就读的一所相当著名的神学院中，有一次有两

位教授一起被请到外地的一个福音聚会去讲道。这两位教授中有一位比较资深，另

一位则比较资浅；因此，那位资深的教授就认为这次讲道之行，他应当是主要的讲



 - 34 - 

员，而那位资浅的教授则应当是次要的讲员。想不到在聚会中，那位资浅的教授的

讲道却比那位资深的教授的讲道受欢迎；那位资深的教授在嫉愤之余，就向神祷

告，求神使那位资浅的教授生病，不能再讲道，那么大家就只有听他这位资深的教

授所讲的道了。结果，那位资浅的教授真的生了病，不能再讲道，就提前返回了神

学院；只剩下这位资深的教授在聚会中讲道，也就得到了大家的赞赏。后来聚会

完，这位资深的教授回到神学院，受到神的提醒和责备，在全校师生面前认罪痛

悔。 

有鉴于这第四种的看法与基督徒本身的见证并不相符合，我就常常在想，如

果照着这第四种的看法所说的，一位基督徒在刚刚相信和跟从救主耶稣时，神所赐

给他的那个再造的新生命还不够成熟，乃是一个不成熟的小孩子的生命，而不是一

个成熟的成人的生命；那么，神为甚么要这样做呢？神为甚么不一开始就赐给基督

徒成熟的成人的新生命呢？而一个不成熟的小孩子的新生命又要如何才能成长为成

熟的成人的新生命呢？是不是成长到具有成熟的成人的新生命的基督徒就绝对不会

再犯罪了呢？历世历代以来谁又是具有成熟的成人的新生命，以致绝对不会再犯罪

了的基督徒呢？如果历世历代以来没有一位基督徒是成长到具有成熟的成人的新生

命，而绝对不会再犯罪了，那么这第四种的看法不是反而会造成人去怀疑基督徒的

重生的真实性吗？并且，我还转念而想，有没有可能基督徒在刚刚一开始相信和跟

从救主耶稣，而成为基督徒的时候，蒙神所赐的那个照着神的形像所重新创造的，

是有真正的仁义和圣洁的新生命，乃是一个成熟的成人的生命，而不是一个不成熟

的小孩子的生命呢？这就如同神最初所创造的亚当乃是一个成人，而不是一个婴儿

一样。所以，一个与第四种的看法不相同的想法就是，基督徒在刚刚一开始相信和

跟从救主耶稣的时候，蒙神所赐的那个新生命就是一个已经长成了的生命，是不需

要，也是不会再成长的了；只是，每一位具有此一已经是长成了的新生命的基督

徒，不论他相信和跟从救主耶稣的时间的长短，不论他对神的认识的追求和深浅，

也不论他服事神的与否和多寡，却都会受到某一些别的因素的影响，而仍旧在犯

罪，以致就沦为了不成熟的小孩子的基督徒﹝请见下文中「对于基督徒的重生第五

种的看法的意义和应用」的讲论﹞。同时，我更进一步地再想，有没有一个实际的

例子是关于一位虽然是已经长大了的成人，但他却无法百分之百完全地活出人的样

式来，而我可以用这个例子来代表和说明基督徒虽然具有一个已经是长成了的新生

命，但却无法百分之百完全地活出这个新生命的样式的情形﹝请见下文中所讲述的

人猿泰山的传奇故事﹞。 



 - 35 - 

因此，上面所引述的圣经经文中才会一再地教导基督徒，必须要在内住的圣

灵的带领，教导，帮助，保守和指正之下，持续不断地借着学习和操练，而建造，

成长，俾能成为成熟的基督徒，以致在其行事为人的一举一动上会常常地流露出新

生命那如神的真正的美善来。并且，圣经中更提醒基督徒务要儆醒谨守， 

− 「务要谨守儆醒，因为你们﹝指基督徒，下同﹞的仇敌魔鬼，如同吼叫

的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人。你们要用坚固的信心抵挡他，因

为知道你们在世上的众弟兄﹝指世上所有的基督徒；基督徒彼此之间乃

是信仰上的弟兄姐妹﹞，也是经历这样的苦难」﹝新约彼得前书五章 8-

9节，和合本﹞。 

我常常对我们教会的信徒们说，魔鬼很少直截了当地要基督徒去悖逆离弃神；魔鬼

总是用迂回性的手法，借着煽动基督徒心中的骄傲，利用基督徒的喜好和厌恶，扭

曲神的命令，丑化神的形像，甚至再加上一些的假利益，一些的苦难，来勾引和迫

使基督徒去选择不顺从神而犯罪。并且，我还说，魔鬼不必诱惑我们去加入「撒但

教」，他才算是成功；魔鬼只要引诱我们去悖逆不顺从神而犯罪，以致我们不但不

能活在圣洁的神的面前，并且反而落在罪恶黑暗的权势的辖制，捆绑和奴役之中，

他就已经得逞了；就像魔鬼装作蛇，在伊甸园里诱惑亚当和夏娃违背神的禁令，吃

了分别善恶树上的果子，显示他们要自己来决定孰善孰恶，而不要顺从神所定的善

恶，以致被逐出伊甸园，不能再活在神的面前的方式一样。 

有一位是英国古典文学教授的基督徒 C. S. Lewis，他曾写了一本书，书名

是「The Screwtape Letters」﹝中文可译为「大恶鬼史古推的信」﹞。这本书乃

是以一位身为叔叔的大恶鬼 Screwtape 写信给一位身为侄子的小恶鬼 Wormwood，

要教后者如何诱惑人，特别是基督徒，去悖逆神的假想为前提。书中一共有三十一

封这样的信，包括各式各样引诱人去悖逆神的伎俩，真可谓是「鬼计多端，防不胜

防」。我将之翻译为中文，与我们教会的信徒们一起来读；读了可以让我们警惕

到，很多人一般习以为常，认为是理所当然的大小事情，都暗藏着某些魔鬼在引诱

人去悖逆神的潜在因素。所以，每一位具有神所赐的，已经是长成了的新生命的基

督徒，都还是要特别小心地提防和抵檔魔鬼千方百计，无孔不入地诱惑基督徒去犯

罪而悖逆神的伎俩。 

在上文中提到一个与第四种的看法不相同的想法，就是基督徒在刚刚一开始

相信和跟从救主耶稣的时候，蒙神所赐的那个新生命乃是一个已经长成了的生命，

是不需要，也是不会再成长的了；只是，每一位具有此一已经是长成了的新生命的



 - 36 - 

基督徒，不论他相信和跟从救主耶稣的时间的长短，不论他对神的认识的追求和深

浅，也不论他服事神的与否和多寡，却都会受到某一些别的因素的影响，而仍旧在

犯罪，以致就沦为了不成熟的小孩子的基督徒时，我又将「基督徒蒙神所赐的新生

命」和「具有此新生命的基督徒」分开地来看，以进一步地说明为何重生的基督徒

仍然还是会犯罪的这个问题。我在下文中还会因着这不相同的想法，提出对于基督

徒的重生的第五种的看法；同时，我也会根据这第五种的看法来仔细地说明那些会

影响，会造成基督徒仍旧去犯罪的因素到底是些甚么。换句话说，也就是在怎么样

的状况之下，那具有神所赐，是照着神的形像所重新创造的，是有真正的仁义和圣

洁，是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，是不能犯罪的，也是不会犯罪的

新生命的基督徒，却是仍然还会有犯罪的情形发生。上述罪恶的魔鬼对基督徒的诱

惑，只是其中一个外在的因素而已，还有其他外在和内在的因素存在着。并且，基

于此第五种的看法对于基督徒的重生的透视，我亦会深入地阐述，在如何看待基督

徒，如何造就基督徒，以及对于基督徒的成长和成熟的认识等多方面，这个对于基

督徒的重生的第五种的看法所带有的相当重大的意义和重要的应用。 



 - 37 - 

三. 基督徒的重生的真实 

在提出对于基督徒的重生的第五种的看法之前，我们必须要先确定基督徒在

相信和跟从救主耶稣以后，的确是得着了神所赐再造的新生命。历世历代直到今

日，基督徒流露出新生命的表现的具体见证，包括我本身的见证，就可以佐证神在

圣经中所启示的这个应许是绝对真实的。我在上文中曾提到圣经中的记载，就是耶

稣在宣告人必须要重生，才能进神的国时，还进一步地解释说基督徒的重生就像吹

着的风那样，我们能感受到风在吹，我们也能听到风吹的声响，但是我们却不知道

风到底是怎么吹的。同样的，我们不知道基督徒到底是怎么从圣灵而重生的，然而

我们却能感受到基督徒重生以后的改变，我们也能看见基督徒重生以后不同的表

现。所以说，基督徒所流露出新生命的表现乃是基督徒重生的真实的最好见证。 

1. 基督徒流露出新生命的表现的一些实例 

我从成为基督徒到在教会做传道人，这迄今三十多年当中听见了，也看见了

不少基督徒生命改变的实例，就是一个人在相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒以

后，他﹝或她﹞好像是变了一个人一样。我们教会以前有一位女信徒，她说她会想

要成为基督徒的一个很大的原因，乃是她的姐姐原来是很怕黑的，但是当她姐姐成

为基督徒以后，晚上一个人外出走很久的黑路却不再害怕。我也知道一位家世很好

的白人牧师，他说他原来是常常口出脏话，只要一开口就免不了会说英文四个字母

所组成的脏话句子，已成为了习惯性的口头禅，怎么都改不了。但是在他真心地悔

改，相信和跟从救主耶稣以后，一句脏话他都说不出口；不是忘记了这些脏话，也

不是自我克制不说这些脏话，而是很奇妙地就是说不出口。另外有一位黄姓的基督

徒，他是相当有名的中医师，他也说他年轻的时候，出口都带着中文三个字所组成

的脏话；但是当他成为基督徒以后，从此脏话再也说不出口了。还有，我成为基督

徒以后，加入了一个教会，有一次去教会一位女信徒的家里参加一个周末晚上的基

督徒聚会；这位女信徒的丈夫并不是基督徒，这位丈夫不但没有礼貌性地与大家寒

喧，欢迎大家到他家去，还从头到尾都没有出来打个照面。后来没有多久，我听别

人说这位丈夫也成为了基督徒，我都不敢相信；然而，有一次在教会聚会的时候，

我听见身后有一位男士，很大声地在唱诗歌，回头一看，正是这位丈夫。他竟然从

一个原来是不愿意与基督徒打照面的人，彻底地改变成为一个会大声唱诗歌以赞美

基督徒所敬拜的这位真神的人。 

并且，我在 1998 年夏天与其他几位神学生，一起去波兰从事短期传福音的

工作的时候﹝当时我在神学院已经读了两年﹞，认识了一位阎姓的男士，也带领他



 - 38 - 

相信和跟从了救主耶稣而成为基督徒。他原来烟瘾很重，但是他在成为基督徒以后

不久就对我说，他每次再抽烟都会觉得有一些恶心，我乘机就劝他把烟戒了﹝在这

之前我从来没有和他提过戒烟的事﹞，他也就从此不再吸烟了。当我结束在波兰短

期传福音的工作，要搭飞机返回美国时，这位阎姓的基督徒送我到机场去；他在途

中问我说基督徒是不是一定要会唱诗歌赞美神，因为他觉得一个男人唱歌，似乎有

一些太娘娘腔了。我也没有要勉强他，就回答说如果他觉得不想唱，就暂时先不

唱，等以后心里有感动要唱的时候再唱。后来，在我之后从波兰返回美国来的神学

生告诉我说，这位阎姓的基督徒每次来参加聚会，都很大声地唱诗歌赞美神。 

我自己在相信和跟从救主耶稣而成为基督徒以后，也经历了很大的改变。我

原来是自傲自恃，冷漠独善，只想活在自我和工作，以及家庭和亲人这个小圈子之

内的一个人。然而，在我成为基督徒以后，加入教会，固定去参加聚会，后来更转

业在教会担任传道人，这都必须要从我以往的冷漠孤傲拘谨的性格中走出来，才能

很自然地去与其他各式各样的人接触接纳，并且互助同工，互重互爱。感谢神，祂

赐给我再造的新生命，使我重生改变，以致我的一举一动，行事为人愈来愈有新生

命的样式流露出来；同时我也对神在圣经中所启示的真理的道愈来愈投入，愈来愈

明白，愈来愈认同，以致我的心思意念，观念看法，想法做法都有很大的改变。我

深深地相信每一位基督徒都一定会经历这样生命上的改变；从很多的基督徒，在世

人都休息的每个星期日的早上，不赖在床上睡个懒觉，一早就起来，梳洗整齐，要

去到教会聚会，以与其他的基督徒一起敬拜真神，就可以知道了。因此，我常常鼓

励基督徒去客观地评估一下，自己在信神之前与信神之后有怎样的改变，因而可以

确认自己的重生的真实；例如，之前是不相信，不认识神的，之后却变得是相信

神，也想要认识神的；之前是不知道，也不承认自己是罪人的，之后却变得是愿意

认罪悔改的；之前是只会倚靠自己，倚靠别人的，之后却变得是会向神祷告，求神

保佑的；之前是不喜欢听讲道，上圣经课程的，之后却变得会认为牧师讲的还不

错，圣经中说的也蛮有道理的；之前是不太关心别人的，之后却变得是愿意在教会

中做服事的工作的；之前是只专注于世事的，之后却变得有时会想想「天堂」到底

是怎么样的等等。我也鼓励一般的人去仔细地观察自己周围的基督徒，看看这些基

督徒信神之前与信神之后相比较，他们在生命上有怎样的改变，以亲自认识到基督

徒重生的真实。 

2. 观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变所必须特别留意的两点 

然而，在观察，认识，评估和确认基督徒生命上的改变时，有两点是必须特

别加以留意的。第一点就是不像一些普通的世人只是有时会从自己某一项的过错中



 - 39 - 

「大彻大悟，改过自新」，例如我们有时会看到，或是一个好赌的人，在输的倾家

荡产，家破人亡之际，痛下决心，毅然从此戒赌；或是一个贪财的人，在为钱卖

命，身体得病之际，痛改前非，从此视金钱如粪土；或是一个自私的人，在偶然看

见一些需要帮助的人之际，突然生发同情的心，而施以援手；甚至或是一个凶恶的

杀人犯，在服死刑之际，良心发现，为自己所犯的罪痛哭懊悔等等；但是，如前所

述，基督徒生命上的改变却并不是局部的，表面的，一时的，而是全面的，彻底

的，永久的。针对那些能够进入天国，享受天国的福气的人所具有的「天国子民生

命的特质」，圣经中记载着耶稣所说的，一般被称为是「八福﹝the 

Beatitudes﹞」的下列这一段话， 

− 「耶稣看见这许多的人，就上了山，既已坐下，门徒到祂跟前来，祂就

开口教训他们，说， 

虚心的人有福了，因为天国是他们的。 

哀恸的人有福了，因为他们必得安慰。 

温柔的人有福了，因为他们必承受地土。 

饥渴慕义的人有福了，因为他们必得饱足。 

怜恤人的人有福了，因为他们必蒙怜恤。 

清心的人有福了，因为他们必得见神。 

使人和睦的人有福了，因为他们必称为神的儿子。 

为义受逼迫的人有福了，因为天国是他们的；人若因我辱骂你们，逼迫

你们，捏造各样坏话毁谤你们，你们就有福了，应当欢喜快乐，因为你

们在天上的赏赐是大的，在你们以前的先知﹝主要是指圣经旧约时代的

先知﹞，人也是这样逼迫他们」﹝新约马太福音五章 1-12节，和合

本﹞。 

这并不是指那些能够进入天国，享受天国的福气的人只要具有上述八样生命的特质

中的某一样，或是「虚心」，或是「哀恸」，或是「温柔」，或是「饥渴慕义」，

或是「怜恤人」，或是「清心」，或是「使人和睦」，或是「为义受逼迫」就可以

了；而是指他们必须要八样的特质都具备才行。其实，天国子民要具备的这八样生

命的特质也就是基督徒蒙神所赐那再造的新生命的特质。 

虽然我在上面所列举的一些基督徒生命改变的例子，都是这些的基督徒在某

一方面的改变；例如，那一位变得不怕黑的女信徒；那一位变得不会讲脏话的白人

牧师；那一位也变得不会讲脏话的著名中医师；那一位变得会大声唱诗歌赞美神的

丈夫；那一位变得抽烟会恶心，并变得愿意唱诗歌赞美神的阎姓男士；我自己本身



 - 40 - 

变得不再是冷漠孤僻，自傲自恃，拘谨独善，同时也对神真理的道愈来愈投入，明

白和认同，以致我的心思意念，观念看法，想法做法都有很大的改变；以及很多的

基督徒都变得在每个星期日会去教会参加聚会，以与其他的基督徒一起敬拜神。这

或许会让人误以为基督徒生命上的改变，是与一些的世人有时会对自己某一项的过

错「大彻大悟，改过自新」没有甚么不同，也只是局部的，表面的，一时的。其实

不是；这些的基督徒在他们生命上其他的方面也同样地产生了改变，例如那位阎姓

男士他原来对一位曾经诈骗过他的人非常怀恨，想找人去对付对方，但在他信了耶

稣之后，就将这个恨意放下来了。我自己信了耶稣以后，除了在性格和意念方面的

改变以外，同时，我也变得比较不会再刻意地去掩饰自己的弱点和缺失，也比较不

会再强词夺理以遮掩自己的错误，也比较不会再说一些夸张的话为了要证明自己所

主张的观点是对的，也比较不会再说一些虚假的小谎言来表现自己是见多识广，也

比较不会再「严以律人，宽以待己」，而会比较轻松自在地与人相处来往，还会比

较考虑到别人的处境和需要。所以说，基督徒生命上的改变必定会是全面的，彻底

的，永久的。 

在观察，认识，评估和确认基督徒生命上的改变时，第二点值得特别加以留

意的就是，基督徒生命上的改变主要还并不是去达到一般人所订的某些标准和规

定，也不是去满足别的人对于基督徒的某些要求和期望，而是在对于神的心态的转

变。一般的世人往往从人的角度，而不是从神的角度来判断基督徒是否是有生命上

的改变；就是以基督徒是否达到了一般人所订的某些标准和规定，甚至以基督徒是

否满足了别的人对于基督徒的某些要求和期望，而不是以基督徒对于神的心态的转

变，来判断基督徒生命上的改变，来鉴定基督徒生命上的改变。例如，有一对夫

妇，丈夫脾气不好，于是妻子就带丈夫来到教会，希望丈夫能信耶稣而使得他的脾

气变好一点。结果，夫妻两人都信了耶稣；然而丈夫在信了耶稣以后，对神在圣经

中所启示的真理变得非常认同，非常投入，非常认真，以致与妻子讨论圣经时口气

相当强硬，并不轻易让步，似乎是脾气并没有变好，使得妻子十分地失望。甚至，

后来丈夫还回应神的呼召，放下原来所从事的专业工作，去读神学院，做了教会全

时间的传道人，造成家庭的经济状况陷入困境，虽然夫妻一起在教会服事，但却颇

为辛劳。丈夫这样在生命上对于神的心态的转变，真是当初妻子只希望丈夫在信了

耶稣以后，脾气能变好一点，所始料不及的。 

另外，有一位女信徒将自己的女儿带到教会来，希望女儿在教会的环境的熏

陶之下，能成为一个听话的好孩子﹝不是常听见有人说，学钢琴的孩子和来教会的

孩子都不会变坏吗？﹞。结果，女儿在教会信了耶稣，读大学的时候参加教会暑假



 - 41 - 

所举办的，去泰国短期宣扬基督徒的信仰的工作；想不到女儿对于传扬神的福音，

替神得着人变得非常认真，非常投入，告诉母亲说想要休学，长期留在泰国做传福

音的工作。女儿这样在生命上对于神的心态的转变，真是当初母亲只希望把女儿带

到教会，能成为一个听话的好孩子，所始料不及的；而母亲却并不赞同女儿这样在

生命上对于神的心态的转变，并且还责怪教会的牧师把女儿带「坏」了。后来，女

儿顺从母亲的意思，回到大学完成了学业；毕业的时候，母亲问女儿要甚么为毕业

的礼物，女儿回答说，希望母亲能给她买一张飞机票，去泰国做传福音的工作。我

所就读的神学院的院长曾霖芳牧师，他有一次告诉我们说，当他年轻的时候，在相

信和跟从救主耶稣之后，受到神的带领和感动要去上海读神学院，结果被母亲赶出

了家门；然而，神后来也奇妙地带领曾院长的母亲信了耶稣。 

其实，基督徒生命上那全面的，彻底的，永久的改变，主要都是在对于神的

心态的转变。我们教会以前有一位郭姓的女信徒，她有一次对我说，当她读了圣

经，知道宇宙万物都是神所创造的以后，每次看见树叶子都会禁不住地赞赏神所创

造的树叶子的美丽和精致，而不再像她在信耶稣之前，认为树叶子到处都是，没有

甚么大不了的。我们教会以前也另外有两位女信徒，她们很坦白地在教会众人的面

前，公开地承认自己以前所做过得罪神，亏欠人的事情，而不再加以掩饰。这都是

基督徒在生命上对于神的心态的转变很好的例子，然而在一般的人的眼中，或许会

认为这乃是微不足道的，是「家丑不可外扬」的。但是，今天不少的基督徒，甚至

教会的传道人，却往往依然是以基督徒是否达到了一般人所订的某些标准和规定，

以基督徒是否满足了别的人对于基督徒的某些要求和期望，而不是以基督徒对于神

的心态的转变，来评估基督徒是否是有生命上的改变；以致落得竭力地去追求一般

世人的接纳，肯定，赞扬和声誉，甚至以能得到世上的甚么褒奖为荣，他们这是完

全忘记了圣经中的教导， 

− 「﹝耶稣说﹞人都说你们好的时候，你们就有祸了」﹝新约路加福音六

章 26 节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗自述说﹞我现在是要得人的心呢？还是要得

神的心呢？﹝指是要得人的欢心，还是要得神的欢心。﹞我岂是讨人的

喜欢吗？若仍旧讨人的喜欢，我就不是基督﹝即耶稣﹞的仆人了」﹝新

约加拉太书一章 10 节，和合本﹞。 

所以，当一位基督徒或传道人敢于宣讲神所启示的圣经中真正在说甚么时，

他所讲的往往是不被一般人所喜欢的，而落得「两面不是人」；例如，在宣讲圣经

中「神爱世人」的真理时，如果照实说神是爱中国人，神也是爱日本人，那么岂不



 - 42 - 

是会被两国的人都唾弃吗？如果照实说神是爱我们所喜欢的人，神也是爱我们所恨

恶的人，那么我们岂不是会厌弃这个教导吗？因此，我常常警惕自己说，如果我得

到人的称赞，一定是有甚么不中听的话，我没有讲，或不敢讲；如果我对人讲的都

是「轻描淡写，掺水冲淡，避重就轻，不痛不痒，甚至投其所好，正中其怀」的

话，那么人当然会喜欢了，当然会称赞我了。并且，我也一再地提醒我们教会的信

徒们说，世人心目中的「好人」并不能用来定义基督徒；基督徒乃是知道自己不是

好人的人。我定意这样做，是为了要得神的心，而不讨人的喜欢；我并不是要「标

新立异，特立独行，自鸣清高，惹人讨厌」，而是如圣经中记载使徒保罗所说的

话， 

- 「我们既然蒙﹝神的﹞怜悯，受了这的职分﹝指传道人的职分﹞，就不

丧胆，乃将那些暗昧可耻的事弃绝了，不行诡诈，不谬讲神的道理，只

将真理表明出来，好在神面前，把自己荐与各人的良心」﹝新约哥林多

后书四章 1-2 节，和合本﹞； 

- 「我﹝保罗自指﹞说的话，讲的道，不是用智慧﹝指世俗的人的智慧﹞

委婉的言语，乃是用圣灵和大能的明证；叫你们的信不在乎人的智慧，

只在乎神的大能」﹝新约哥林多前书二章 4-5节，和合本﹞； 

- 「我们虽然在血气中行事﹝指保罗等神的工人虽然仍是以血肉之躯在世

上生活行事﹞，却不凭着血气争战﹝指神的工人在传讲神真理的道，与

罪恶和虚假相争战的时候，却不是凭着血肉之躯，照着世上争战的方式

去争战﹞；我们争战的兵器，本不是属血气的﹝指神的工人与罪恶和虚

假争战所用的兵器，并不是自己的血肉之躯，也不是世上争战时所用的

兵器﹞，乃是在神面前有能力﹝指有神所赐的能力﹞，可以攻破坚固的

营垒，将各样的计谋，各样拦阻人认识神的那些自高之事，一概攻破

了，又将人所有的心意夺回，使他都顺服基督﹝即耶稣﹞」﹝新约哥林

多后书十章 3-5 节，和合本﹞。 

不可否认的，今天在世上有很多不相信神，不相信救主耶稣的非基督徒，他

们做了很多的善事，帮助有需要的人，甚至超过基督徒所行的；佛教慈济机构的乐

于助人就是一个例子。但是，信徒们发自其对神的信心，包括对神在圣经中所启示

的真理的信心，所流露出的「信心的行为」，却是与世人或是出于自己的良心，或

是为得到别人的称赞，或是为避免他人的批评，或是为顺应世俗的教导，或是为遵

循传统的规矩，或是为符合时尚的风气，或是为达成个人的目的和自我的肯定，或

是为积德立功以消灾得福等因素，所做的「单纯的善行」大不相同的。信徒们的



 - 43 - 

「信心的行为」与世人的「单纯的善行」相比较，信徒们的「信心的行为」在对神

的层面上的多方面的意义，乃是世人的「单纯的善行」所没有的；而在很多的情形

下，世人也往往并不会认为信徒们的「信心的行为」乃是在行善做好。而基督徒生

命上的改变，就是基督徒的「重生」，与一般世人的「修身养性，改过自新」之间

的差异，就如同基督徒的「信心的行为」与一般世人的「单纯的善行」之间的差

异；一般世人的「修身养性，改过自新」和「单纯的善行」只是针对人而言的，而

基督徒「重生」和「信心的行为」则主要是针对神而言的。 

3. 基督徒生命改变所流露出的「信心的行为」与一般世人所做的「单纯的善

行」的对比 

既然提到基督徒因生命的改变，而流露出的「信心的行为」，与一般世人因

着各样的因素，所做的「单纯的善行」是大不相同的，我想顺便进一步地对两者之

间在多方面的差异加以比较。我自 2014 年起在我们教会曾讲了一系列的证道，内

容是关于圣经的旧约和新约中所记载的七十六个「信心的行为」的实例；而从这些

众多的例子中我们可以清楚地看见，信徒们的「信心的行为」与一般世人的「单纯

的善行」在「善的定义和标准」上的差异是相当明显的。例如，圣经旧约挪亚的时

候，神要降大洪水以除灭当时罪恶极大，充满强暴，败坏了的世人，就在降下大洪

水之前 120 年吩咐挪亚要造一只方舟以为见证，提醒当时的人，神对他们所犯的罪

恶施行公义的审判和惩罚的报应的日子即将来到。于是，挪亚就遵着神的吩咐，在

大洪水降下之前把方舟造好了；这乃是挪亚发自他对神的信心，所流露出的「信心

的行为」。但是，当时的人不但对挪亚造方舟，警告会有大洪水要来，毁灭那充满

罪恶的世界的见证视若无睹，依然我行我素，不肯悔改，甚至可能还嘲笑挪亚是杞

人忧天，是神经病。当时的人不但不会认为挪亚的「信心的行为」乃是在行善做

好，他们或许更会认为挪亚应该把他造方舟所耗费的时间，气力和物资，拿去帮助

当时有需要，穷困的人，那才算是真正地在行善做好。 

我刚刚相信和跟从救主耶稣的时候，参加了一个教会，就曾听见教会中有信

徒说，教会所收到信徒们所奉献的金钱，不应该花在教会所做传福音的事工上，而

应当拿去做社会慈善性的工作，以帮助穷人。多年前台湾南部遭到风灾，有一位女

信徒就向我抱怨说，台湾的教会所做救助风灾受害者的慈善工作，远不如佛教慈济

机构所做的多，应当急起直追，超过慈济所做的才可以。如果把帮助人解决其眼前

生活上和今生暂时性的需要，视为是比向人传扬福音，以帮助其得着神的拯救，而

脱离罪恶，归向真神，不但可以使人免受上述神降大洪水以除灭挪亚当时罪恶极大

的世人所预表的，神将来要对人的罪恶施行最后的审判和惩罚的报应，并且还可以



 - 44 - 

使人得享神所赐那永恒和满足的福乐更为重要，这乃是不看重那对神的「信心的行

为」，就是不以神所视为的善来定义善；而只看重一般世俗的「单纯的善行」，就

是只以人所视为的善来定义善。如果今天有一个人大声疾呼，神要对人的罪恶施行

最后的审判和惩罚的报应的日子即将来到，就像挪亚造一只方舟以提醒当时世人

的，我们会对这个人的呼吁视若无睹，依然我行我素，不肯悔改，甚至可能还嘲笑

这个人是杞人忧天，是神经病，就像当时世人对挪亚的见证忽视不顾的反应吗？ 

并且，圣经新约中所记载耶稣关于「爱人」的教导，也包含了耶稣所说的一

个「好撒玛利亚人」的故事。耶稣在这个故事中，是以一位「好撒玛利亚人」不计

较犹太人对撒玛利亚人的敌视，竟然怜悯帮助了那位被强盗所欺负的犹太人为例

子，来陈明信徒们「爱人如己」的「信心的行为」，乃是包括了去爱那些与自己敌

对的人在内，也就是要如神一般地以「爱仇敌的爱」去爱人。这种爱的标准，不是

世人的「单纯的善行」所表现的那种「以善报善，以恶报恶，点到为止，量力而

行，不痛不痒，吝于舍己」的狭窄肤浅，不完全的爱所能比拟的。 

除了在「善的定义和标准」上的差异以外，信徒们的「信心的行为」与世人

的「单纯的善行」在「行善助人的心态和动机」上也有很大的不同。世人以「单纯

的善行」去从事一些帮助有需要的人的慈善性工作的时候，他们总以为自己乃是拿

出了自己的时间，精力，金钱和物资等，去帮助那些有需要的人。以致，他们会认

为是他们自己做了那些的善事，积了那些的功德，别人也都是这样地称赞他们；因

为他们和别人都认为，那些他们用来帮助有需要的人的时间，精力，金钱和物资乃

是属于他们自己的。所以，世人以「单纯的善行」去行善助人的动机，乃是以要表

现自己的好，也是为了自己的好﹝自己可以得到别人的称赞和褒奖﹞为着眼点。然

而，信徒们以「信心的行为」去从事一些帮助有需要的人的慈善性工作则不是这样

的心态和动机。因为信徒们知道，每一个人都是神所造的，都是属神的，而人所拥

有的一切都是蒙神所赐的；因此，自己会有能力去帮助有需要的人，是由于神丰富

的赐与，而自己拿去帮助有需要的人的那些东西，也都是从神而来的，自己不过是

把神所赐给自己的东西，拿了一﹝小﹞部份去帮助有需要的人而已。 

既是如此，人参与慈善性工作以帮助有需要的人，就没有甚么可自许的，也

没有甚么功德可言，更没有甚么配得别人的称赞和褒奖的。而信徒们以「信心的行

为」去行善助人的动机，乃是以因为自己已先蒙受了神莫大的慈爱和怜悯，所以要

遵着神的心意去爱人，去怜悯人，而将称颂，感谢和荣耀归给神，以回报神对自己

的爱为着眼点﹝就像孩子回报父母的爱，而遵着父母的心意去行一样﹞。并且，在

饶恕人的事上也是如此。世人以「单纯的善行」去饶恕那对不起自己的人的时候，



 - 45 - 

他们会认为是出于自己的心广度大，宽以待人，不计前嫌，以德报怨的美德；但信

徒们以「信心的行为」去饶恕那对不起自己的人则不是如此。因为信徒们知道，自

己也是有很多得罪神，亏欠人之处，并且自己乃是已经蒙受了神白白的赦罪的恩

典；所以，自己也应当白白地饶恕那对不起自己的人，以回报神的恩典，而不要像

圣经新约马太福音中记载，耶稣在阐述天国的特质时所说的「无怜恤的仆人的比

喻」中那个无怜恤的仆人一样，自己蒙受主人白白地免了自己欠主人的重债，但却

不肯同样地免除另一个仆人欠他很少的债。 

除了在「善的定义和标准」，以及「行善助人的心态和动机」上的差异以

外，信徒们的「信心的行为」与世人的「单纯的善行」在「行」的方面也是不相同

的。世人的「单纯的善行」都是只靠着自己个人的努力，或是靠着一群人的同心协

力，去达成所要行的善事；但信徒们的「信心的行为」却往往不是只靠着信徒自己

个人的努力，或是靠着一群信徒的群策群力就能做到的，而是必须要倚靠神的大能

大力，才能行出，才能达成的。例如，圣经旧约的时代，当神差派已经是八十岁的

摩西回埃及去将在那里做奴隶的犹太人拯救出来的时候，摩西年轻时一心想解救在

埃及做奴隶的自己的同胞犹太人的雄心壮志已是荡然无存，以致摩西竟然三次推辞

不去。如果不是神给了摩西三个神迹式的印证以坚固摩西的信心，摩西最终怎么会

有接受神的打发，愿意回到埃及去拯救在那里做奴隶的犹太人的「信心的行为」流

露出来呢？并且，当摩西回到埃及以后，也不是靠着摩西自己率领犹太人去与埃及

法老王抗争得了胜，以致犹太人可以离开埃及的；而是神以祂的大能大力在埃及地

降下了十个大灾祸，才迫使法老王不得不放犹太人走的。 

所以，我常常对我们教会的信徒们说，基督徒的「信心的行为」，不是「我

自己做」，也不是「神做，我不做」，而是「我与神一起同工去做」，就是依靠着

神的大能大力，去达成那有限的自我和多人的团队所不能做到的事。这就如圣经新

约马可福音中记载耶稣在阐述天国的特质时所说的「种子成长的比喻」中的教导，

人将种子撒在地上，种子发芽，长穗，结实以后，人就将之收割；但是人却不知道

种子是如何成长结实的，因为种子的成长结实乃是出于自然。因此，圣经中还记

载，那位初世纪的使徒保罗曾写信给他和他的同工们到欧洲去传福音时，所建立位

于现今希腊南部的哥林多﹝Corinth﹞的教会的信徒们，信中提到教会的成长时，

保罗这样说， 

− 「我﹝保罗自指﹞栽种了，亚波罗﹝另一位在该教会担任教导工作的传

道人﹞浇灌了；惟有神叫他﹝指教会，下同﹞生长。可见栽种的算不得



 - 46 - 

甚么；浇灌的也算不得甚么；只在那叫他生长的神」﹝新约哥林多前书

三章 6-7 节，和合本﹞。 

这就是说，基督徒以「信心的行为」去事奉神，从事传扬福音，引领人相信和跟从

救主耶稣，以及建立和成长教会的工作时，乃是在神的带领和帮助之下，与神一起

的同工，而不是完全由基督徒们自己去做就好了，因为神奇妙的作为才是基督徒的

得救和成长，以及教会的建立和成长真正决定性的因素。 

故此，无论是基督徒个别的得救和成长，还是教会整体的建立和成长，都不

是单凭着人自己所拟定周详的计划和方案，以及有效率的执行，就可以达成的。今

日，市面上有不少的书籍，其内容均以教导基督徒如何在信仰上成长和教会如何扩

展的方法论为主题，造成基督徒误以为靠着这些的方法去做就可以了，而完全忽视

不顾神奇妙的作为才是最重要的决定性因素。而基督徒在服事教会，带领个别基督

徒的得救和成长，以及帮助教会整体的建立和成长时，请千万不要「求长心切」地

缺乏耐心去等候神做成祂的工作，急着以各样人的办法来「揠苗助长」，结果却会

落得是「成事不足，败事有余」。既然成长乃是在神，基督徒就不可以硬性地去利

用各样的办法和说词﹝甚至是世俗的，偏差的办法和说词﹞，一定要使得某一个

人，特别是我们所关爱的亲人和朋友，能够相信救主耶稣而得救。我认识一位拥有

好几间餐厅的老板，有一次我同他也认得的一位年长的女基督徒一起去向他传讲福

音。可是，他一直「支吾其词」地不表示接受；这位年长的女基督徒情急之下，就

「破口而出」地说，你看在我的老面子上，就相信了耶稣吧。这种套交情，卖关系

式地劝人相信耶稣的做法并不可取；就算人最终不得已「不好意思拒绝，勉为其难

接受」地「信」了耶稣，但因为不是受到神的拣选和感动，以致人并没有真的相信

救主耶稣，但却误以为自己是信了，这岂不是更糟糕吗？并且，一般说起来，基督

徒也应当对于在教会中人执意地一定要建立，一定要达成，极力宣称是神的旨意，

也有不少人附从，赞助的某一项人所提倡，所负责的事工小心谨慎地为之，要常常

祈求神的带领和帮助，以免误入了歧途。 

并且，信徒们的「信心的行为」与世人的「单纯的善行」在「目的和结果」

上更是截然不同的。我再以摩西接受神的差派，回到埃及去拯救在那里做奴隶的同

胞犹太人的「信心的行为」为例子来加以说明。摩西回到埃及以后，并没有求神帮

助，以率领犹太人与法老王抗争，击败法老王的军队，而从埃及人的枷锁中得到解

救，并且还将富饶的埃及地占领了，使犹太人在那里安居乐业，甚至更转过来以埃

及人为奴隶。反而，摩西照着神的吩咐，将犹太人领出埃及地，经过那大而可怕的

旷野，为要带领他们进到神所应许要赐给犹太人的迦南地﹝离开埃及为奴之地的第



 - 47 - 

一代的犹太人还因此而常常向摩西发怨言，要回去埃及继续当奴隶；请见我在下文

中论及「重生的基督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较」时的讲述﹞。所以

说，世人的「单纯的善行」乃是只以解决人在世时生活上，身体上，心灵上的问

题，满足人这些方面的需要为目的和结果；但信徒们的「信心的行为」则是以带领

人走一条合乎神的心意的属天的道路，经过试验和磨炼，以及与罪恶相争战以成长

成熟，俾能脱离罪恶的黑暗权势的辖制，捆绑和奴役，而归回到神那里去，使人免

受神对罪恶的审判和惩罚的报应，并且得享神所应许的那永恒的，满足的福乐为目

的和结果。 

所以，一个人乃是要先对神有信心，借着相信和跟从救主耶稣以得着神的拯

救而重生以后，才会有与世人的「单纯的善行」，也就是与自己在信神之前的「单

纯的善行」所不同的「信心的行为」流露出来。然而，一位基督徒的行事为人，往

往却并不都是「信心的行为」，他仍旧会受到自己信神之前所原有的观念，想法，

做法和旧的习惯，喜好，情结的影响，以及受到周围世俗环境的左右，甚至受到一

些偏差的异端和邪说的误导，而按着世人的「单纯的善行」的善的定义和标准，行

善助人的心态和动机，只靠着自己努力地去做的「行」的方式，以及只以解决人在

世时生活上，身体上，心灵上的问题，满足人这些方面的需要为目的和结果，继续

地去做一些只是「单纯的善行」，而不是「信心的行为」。我在讲完上述那七十六

个「信心的行为」的例子以后，从 2016 年中旬起在我们教会又开始讲了另一系列

的证道，内容则是关于圣经的旧约和新约中所记载的「不具信心的行为」的实例；

这些「不具信心的行为」的例子并不是指当事人没有行出「信心的行为」来，而是

指当事人有一些行为上的表现，但是他所做的行为却显示出他对神是没有信心的；

我已经讲了近一百个这样的例子。 

例如，圣经旧约中记载，当亚当和夏娃被赶到伊甸园之外生活以后，他们先

生了该隐和亚伯两个儿子。该隐和亚伯都向神献供物，但是神看中亚伯的供物，却

看不中该隐的供物，因为圣经中告诉我们说，神是看中了亚伯和他的供物，却看不

中该隐和他的供物；所以说，神是先看中了人，然后才会喜悦祂所看中的人的供

物。这就是说，亚伯因着对神的信心，先成为了一个神所看中的人，以致亚伯所献

的供物能够蒙神悦纳，亚伯这是「信心的行为」；但该隐却对神没有信心，以致神

没有看中该隐这个人，也就不悦纳该隐所献的供物，而该隐却没有想要先成为一个

神所看中，对神有信心的人，反而以为只要同样地献供物给神就可以了，该隐这是

「不具信心的行为」﹝该隐后来因为嫉恨亚伯，而把亚伯杀了，证明神看不中该隐



 - 48 - 

这个人的眼光是正确的，也就是该隐对神其实并不具有信心﹞。圣经中这样记着

说， 

− 「亚伯因着信献祭与神，比该隐所献的更美」﹝新约希伯来书十一章 4

节，和合本﹞。 

今天不少的基督徒忙于读圣经和信仰性的书籍，忙于参加教会的聚会，忙于培养自

身的美德，忙于行善助人，忙于传扬福音，忙于在教会服事；这些固然都是神要基

督徒去行的，但如果不是发自对神的信心而做的，不但不会得着神的悦纳，往往还

会导致很大的偏差。圣经中很清楚地记着说， 

- 「凡不出于信心的都是罪」﹝新约罗马书十四章 23节，和合本﹞。 

圣经中记载，初世纪的教会中有犹太人的基督徒和非犹太人的基督徒，而犹太人的

基督徒仍然是照着素常所遵守的圣经旧约中饮食和节期的规定而行，但素常都没有

遵守这些规定的非犹太人的基督徒则不这样做，以致双方常为此争论，互不接纳。

同样的，今天在教会中，以及在教会与教会之间，常见为了教会的组织的形态；为

了敬拜神的聚会的程序；为了施行洗礼的方式；为了圣餐的名称；为了是唱新的短

的诗歌，还是唱传统的长的诗歌等等的事情，争论不休，彼此排斥。这其实是大可

不必的；圣经中提醒说在这些的事情上，那怎样做的与那不这样做的不要彼此论

断，彼此批评，甚至轻看对方；凭着各自对神的信心去做就可以了。 

不但如此，非常值得警惕的是，今天基督徒的行事为人却往往落入了两种极

端的偏差之中。一种的偏差是误以为，只要自己照着一些信仰上固定的方式，行为

上死板的规条，和其他基督徒个别的案例去「依样画葫芦」地遵行；或是做到了在

教会中担任教导和带领工作的传道人，牧师和长老的几项的要求，那就是发自对神

的信心的「信心的行为」了；另一种的偏差则是误以为，只要自已在凡事上都采取

「神做，我不做」，等候神「耳提面命」式地来带领和指引自己，并且等候神替自

己开启一条通达的，熟悉的路，那才是发自对神的信心的「信心的行为」。不少的

基督徒都倾向于这两种偏差的心态，而不是在内住于自己里面的圣灵的带领，教

导，帮助，指正，保守和鼓励之下，去学习和明白神在圣经中所启示很多方面的信

仰上的真理﹝请见下文中论述「神在圣经中所启示的真理是对于重生的基督徒的造

就的准绳」时所列举的十二个大方面的真理﹞，同时还去与自己内在和外在的罪恶

相争战，以经历各样的考验，磨炼自己对神的信心，而使得自己能够按着神的旨

意，心意更新而变化；不再被自己原有的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做



 - 49 - 

法，无知偏差，误解谬见等所左右，也不再效法这个落在了罪恶之中的世界，也不

再被很多的异端和邪说所误导，也能够对魔鬼的诱惑加以抵挡和抗拒；以致在行事

为人的一举一动上多有新生命的样式，就是有真正「信心的行为」流露出来。然而

很可惜的是，不少的基督徒却往往是流于这两种偏差的心态，结果导致他们难以成

长和成熟。 

讲到这里，让我再进一步地来说明一下我在本书一开始论及「基督徒的重

生」时曾引述的一段圣经经文中记载耶稣所说的，「荆棘上岂能摘葡萄呢？蒺藜里

岂能摘无花果呢？这样，凡好树都结好果子，惟独坏树结坏果子。好树不能结坏果

子，坏树不能结好果子」﹝新约马太福音七章 16-18节，和合本﹞的确实的涵意。

一个对神具有信心，相信和跟从救主耶稣，而蒙神赐那再造的新生命的基督徒，是

一定会有发自其信心的真正的好的，善的行为﹝就是「信心的行为」﹞表现出来

的，否则这个人对神其实是没有信心的；这就如同做好事的人，不见得就是好人，

但好人是一定会做好事的，否则就不是好人。然而实际上，鉴于信神的基督徒的

「信心的行为」与一般世人的「单纯的善行」，以及与那对神并不具有信心，只是

表面上在做神所吩咐的事的「不具信心的行为」，在很多方面都是大不相同的，所

以我们必须认识到，好人所一定会做的「好事」，是与一般的人有时所做的「好

事」，或许在外表上有些相似，但在本质上却有差别；这就是说，固然好人所一定

会做的「好事」乃是「好树所结的好果子」，但一般的人有时所做，在外表上有些

相似，但在本质上却有差别的「好事」，在神的眼中却并不真是「好树所结的好果

子」，而是「坏树所结的坏果子」。因此，一个人如果不是先对神具有信心，先相

信和跟从了救主耶稣，而具有神所赐再造的新生命，那么他是绝对不可能会成为

「好树」，而做神眼中的「好事」，以结出「好果子」的；就算他有时做了世人眼

中的一些「好事」，但他却仍然还是「坏树」，只会结出「坏果子」来；然而，基

督徒却是因为先相信和跟从了救主耶稣，而蒙神赐那再造的，乃是「好树」的新生

命以重生，然后才能结出属于「信心的行为」的「好果子」来。当基督徒在受到造

就以成长和成熟，能够全面地，彻底地，永久地活出他所具有的那再造的新生命的

样式来以后，他就只会结出「好果子」了；所以，圣经中记着，「﹝耶稣对门徒们

说﹞我是葡萄树，你们是枝子，常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果

子，因为离了我，你们就不能作甚么」﹝新约约翰福音十五章 5节，和合本﹞，这

就是耶稣要信徒因着对神的信心的成长，以致会常在祂的里面，就多结果子了。 

同时，如前所述，惟有那位创造宇宙万物的大能的神能够创造生命，因此人

惟有借着相信和跟从神所差来的救主耶稣，才能得着那照着神的形像所重新创造



 - 50 - 

的，是有真正的仁义和圣洁的新生命，以取代其原有的旧生命而重生，就成为一个

新造的人，如此方能活出此一再造的新生命的样式，亦即结出属于「信心的行为」

的「好果子」来。人是绝对无法靠着自己的努力，使用任何的方法，例如修身养

性，培育美德，启发良知，教育环境，法律制度，赏罚榜样，奉公守法，行善做

好，改过自新，将功抵罪，清心寡欲，吃斋念佛，闭关修道等，而将自己那带着罪

性，像是「烂了的苹果」一样的旧生命加以修补好，改变成神所重新创造的新生

命，以使自己成为「好树」，而同样地也活出此一再造的新生命的样式，亦即结出

属于「信心的行为」的「好果子」来的。历世历代不少的的圣人，贤人，修士，道

德家，慈善家，教育家等，他们这样单靠自己的努力，想改变自己带着罪性的生命

的企图，其实都是徒劳无果的。 

因此，一个重生的基督徒的行为，是要发自他对神的信心，包括他对神在圣

经中所启示的真理的信心；也就是如下列所引述的圣经经文中所说的，一个重生的

基督徒的行事为人是要与他悔改的心相称；也是要与他所蒙受的神的恩典相称；也

是要与救主耶稣舍己救人的福音相称；也是要凭着信心，而不凭着眼见；也是要心

意更新而变化，以察验神的善良，纯全，可喜悦的旨意，而不要效法这个已经是落

在罪恶之中的世界；也是要对得起神；也是要像光明的子女，而不再如同不相信救

主耶稣的世人是暗昧的那样；也是要成就神的美意，就是要作神无瑕疵的儿女，将

生命的道表明出来，好像明光照耀，显在这弯曲悖谬的世代中，以致在将来耶稣再

来的时候，他能够完全没有玷污，无可指摘，安然见主，蒙神喜悦； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗自述说﹞﹝我﹞先在大马士革，后在耶路撒

冷和犹太全地，以及外邦﹝指更远非犹太人的地方﹞，劝勉他们应当悔

改归向神，行事与悔改的心相称」﹝新约使徒行传二十六章 20 节，和

合本﹞； 

− 「我为主被囚的劝你们﹝这是那位初世纪的使徒保罗自述，指当他因信

救主耶稣而在罗马城遭到监禁时，写信劝告位于现今土耳其西部的以弗

所的教会的信徒们﹞，既然蒙召﹝指蒙神的拣选和呼召，而得着神的拯

救﹞，行事为人就当与蒙召的恩相称；凡事谦虚，温柔，忍耐，用爱心

互相宽容，用和平彼此联络，竭力保守圣灵所赐合而为一的心」﹝新约

以弗所书四章 1-3节，和合本﹞； 

− 「只要你们﹝指基督徒，下同﹞行事为人与基督﹝即耶稣﹞的福音相

称；....你们同有一个心志，站立得稳，为所信的福音齐心努力，凡事



 - 51 - 

不怕敌人的惊吓﹝「敌人」是指那些反对福音，迫害基督徒的人﹞」

﹝新约腓立比书一章 27-28节，和合本﹞； 

− 「我们﹝指基督徒﹞行事为人是凭着信心，不是凭着眼见」﹝新约哥林

多后书五章 7 节，和合本﹞； 

− 「不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们﹝指基督徒﹞察验

何为神的善良，纯全，可喜悦的旨意」﹝新约罗马书十二章 2 节，和合

本﹞； 

− 「要叫你们﹝指基督徒，下同﹞行事对得起那召你们进祂国，得祂荣耀

的神」﹝新约帖撒罗尼迦前书二章 12节，和合本﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞行事，不要再像外邦人﹝指不相信救主耶稣

的世人﹞存虚妄的心行事。他们心地昏昧，与神所赐的生命隔绝了﹝指

他们没有神赐给基督徒的再造的新生命﹞，都因自己无知，心里刚硬，

良心既然丧尽，就放纵私欲，贪行种种的污秽。....从前你们是暗昧的

﹝指基督徒在相信和跟从救主耶稣之前，就像世人一样是落于罪恶黑暗

的权势之下的﹞，但如今在主﹝指神，下同﹞里面是光明的，行事为人

就当像光明的子女，光明所结的果子就是一切良善，公义，诚实，总要

察验何为主所喜悦的事」﹝新约以弗所书四章 17-19节，五章 8-10节，

和合本﹞； 

− 「你们﹝指基督徒，下同﹞立志行事，都是神在你们心里运行，为要成

就祂的美意。凡所行的，都不要发怨言，起争论，使你们无可指摘，诚

实无伪，在这弯曲悖谬的世代，作神无瑕疵的儿女。你们显在这世代

中，好像明光照耀，将生命的道表明出来」﹝新约腓立比书二章 13-16

节，和合本﹞； 

− 「亲爱的弟兄啊﹝彼得后书这封信的写作者使徒彼得这样称呼受信的基

督徒，乃是因为基督徒彼此之间是信仰上亲爱的弟兄姐妹﹞，你们既盼

望这些事﹝指盼望将来耶稣的再来和届时神对基督徒的应许的实现﹞，

就当殷勤，使自己没有玷污，无可指摘，安然见主」﹝新约彼得后书三

章 14 节，和合本﹞。 

所以说，不是发自对神的信心的行为，就算表面上看起来是在做神所吩咐的事，也

不是「信心的行为」，因此也就不会得着神的喜悦。 

简单地说，信徒们的「信心的行为」与世人的「单纯的善行」之间的差异，

以及信徒们的「信心的行为」与对神并不具有信心，只是表面上在做神所吩咐的事



 - 52 - 

之间的不同，乃是在于世人的「单纯的善行」并不能达到神的善的标准，而不是发

自对神的信心，只是表面上做神所吩咐的事也不会得着神的喜悦。并且，信徒们的

「信心的行为」与世人的「单纯的善行」之间的差异，以及信徒们的「信心的行

为」与对神并不具有信心，只是表面上在做神所吩咐的事之间的不同，也是进一步

更能正确地观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变的指标。因此，在教会中担

任教导和带领工作的传道人，牧师和长老，请不要急着要求信徒们去守这，守那，

去做这，做那。如果信徒们守这，守那，做这，做那的行为表现，不是发自他们本

身所具有对神的信心，只是被传道人啰唆的不得不做，或是为了讨人的喜欢去做，

或是为了得到称赞去做，或是为了遵循传统的规矩去做，那就不是「信心的行为」

了。因此，传道人应以导正，稳固，增长信徒们对神的信心为首要的工作，然后信

徒们才会有真正的「信心的行为」流露出来。那位初世纪的使徒保罗在他写给当时

的一些教会的书信中，总是先讲关于信徒对神的信心的教导，包括人的罪，神在救

主耶稣里对人的恩典和救赎，信徒的蒙神赦罪，信徒的被神称义，信徒的新身份和

新生命，信徒对将来的盼望等等；然后才会讲到信徒的行为。保罗这样做就是为了

要先帮助信徒们的信心的导正和增长，然后再教导他们当如何凭着信心去行事为

人。 

当然，并不是只要听从了传道人的教导，就能使得基督徒活出「信心的行

为」来；基督徒能够活出「信心的行为」来，最重要的先决因素乃是由于神在基督

徒身上大能的作为，就是基督徒因着其对神的信心，而相信和跟从神所差来的救主

耶稣，以致得着了神所赐再造的新生命，此一新生命是照着神的形像所重新创造

的，有真正的仁义和圣洁。同时，基督徒因着其对神的信心，更具有神赐下的圣灵

住在每一位基督徒的里面，对基督徒加以带领，教导，督正和帮助。然而，在此我

必须要郑重地加以提醒的则是，固然每一位基督徒都要自己去思考，自己去明白神

启示在圣经中的真理，但是一般的基督徒却不可以就误以为，只要内住在自己里面

的圣灵直接教导自己就好了，而不必向教会的传道人学，不必接受教会的传道人的

牧养和教导。这是绝对不对的；任何一位不是在教会担任带领工作的基督徒，都必

须要以所参加的教会的传道人为自己的牧者，接受该教会的传道人对自己的牧养，

教导和带领，因为实际上圣灵往往是使用教会的传道人来教导，督正和帮助基督徒

去正确地思考，明白和应用神所启示在圣经中的真理，这乃是神在教会中设立传道

人的用意和目的。 

 



 - 53 - 

我在上面花了相当长的篇幅，列举了我本身和一些其他的基督徒，在相信和

跟从救主耶稣而成为基督徒以后生命改变的实例，来见证基督徒的重生的真实。并

且，我还鼓励基督徒去客观地评估自己在信神之前与信神之后生命的改变，以确认

自己的重生的真实；我也鼓励一般的人去仔细地观察自己周围的基督徒，看看这些

基督徒在信神之前与信神之后生命的改变，以亲自认识到基督徒重生的真实。同

时，我亦仔细地说明了观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变所必须特别留意

的两点；以及重生的基督徒因生命的改变所流露出的「信心的行为」，与一般世人

的「单纯的善行」相比较，在四个方面的差异；以及基督徒的「信心的行为」与对

神并不具有信心，只是表面上在做神所吩咐的事之间的不同。我更郑重地指明，一

个重生的基督徒的行事为人是要与他悔改的心相称；也是要与他所蒙受的神的恩典

相称；也是要与救主耶稣舍己救人的福音相称；也是要凭着信心，而不凭着眼见；

也是要心意更新而变化，以察验神的善良，纯全，可喜悦的旨意，而不要效法这个

已经是落在罪恶之中的世界；也是要对得起神；也是要像光明的子女，而不再如同

不相信救主耶稣的世人是暗昧的那样；也是要成就神的美意，就是要作神无瑕疵的

儿女，将生命的道表明出来，好像明光照耀，显在这弯曲悖谬的世代中。听了我这

样说，或许会使得一般的世人和基督徒更是误以为每一位重生的基督徒的行事为

人，一举一动，都随时随地要有，也会有新生命的样式流露出来；然而，当一般的

世人看见基督徒，或是基督徒看见自己和别的基督徒，却仍然还是在犯罪时，那么

岂不是如前所述，不但会造成一般的世人对基督徒的重生的真实的怀疑和否定，也

会造成基督徒对神，对自己的失望和沮丧吗？其实，这是大可不必的，因为基督徒

的重生并不是这样简单的，也不是这样直截了当的，就是基督徒的重生并不是基督

徒在一得着神所赐再造的新生命以后，就马上能够将这个新生命百分之百完全地活

出来，以致基督徒在行事为人的一举一动上，都会随时随地，只单单地流露出如神

的真正的美善的表现来。为甚么基督徒的重生不是这样的简单，不是这样的直截了

当呢？请见下文中对于基督徒的重生第五种的看法的讲论。并且，也请千万不要误

以为，一个人只要在某年某月某日相信了救主耶稣，就没事了，好像已经拿到了上

天堂的门票，是稳进天堂了，这个人从此就可以等着将来永远地活在神的面前享福

了。我常常提醒我们教会的信徒们说，事情并不是这样的简单；也请见下文中对于

重生的基督徒的造就的讲论。 



 - 54 - 

四. 人猿泰山的传奇故事和从这个故事来透视基督徒的重生 

从我在上文中所列举的基督徒流露出新生命的表现的一些实例，基督徒生命

的改变所独有的特征，以及基督徒因生命改变所活出的「信心的行为」与一般世人

所做的「单纯的善行」在多方面的差异等的讲论，我恳切地希望基督徒，甚至一般

的世人，会对基督徒的重生的真实可以因之而有所认识，了解，分辨，肯定和确

认。并且，为了要解说基督徒在具有神所赐再造的新生命以后，为甚么仍然还是继

续地会犯罪，还是继续地在犯罪的这个不可否认的事实，我在上面也列举了四种分

歧的看法。此四种不同的看法就是，第一种看法是认为那些仍然在犯罪的基督徒，

并不是真正的基督徒，他们并没有真正地相信和跟从救主耶稣，因此也就没有重

生，没有神所赐再造的新生命，所以才会再犯罪，乃是「假弟兄」，「假师傅」，

「假先知」或「假使徒」之流。而照着这第一种的看法，那真正地相信和跟从救主

耶稣的基督徒，是绝对不会犯罪的。 

第二种看法乃是认为所谓基督徒的重生，其实就是指神赐圣灵内住在每一位

基督徒的里面，随时随地与每一位基督徒同在，带领，教导，帮助，保守，指正，

赐能给每一位基督徒，以使得每一位基督徒都在所信的道上成长，成熟，能够成为

神又良善又忠心又有智慧的仆人，合神所用，并且与圣灵同工，去收神的庄稼，替

神得着人，以达成神所托付往普世去广传福音，建立教会的工作。而一位基督徒仍

然会犯罪的原因，则是他不顺着内住在他里面的圣灵而行，忽视不顾圣灵对他的带

领，教导和指正，硬着颈项地不肯从他活在旧生命中的罪恶里悔改过来的结果。而

照着这第二种的看法，神并没有另外赐给基督徒一个再造的新生命，以取代基督徒

在相信和跟从救主耶稣之前所原有的那个带着罪性的旧生命。这就是说，基督徒在

相信和跟从救主耶稣之后，仍然是以其所原有的旧生命活着；而圣经中多处的经文

所说的，基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就会重生，就会得「生命」，得「永

生」的话，并不是指基督徒会另外得着一个神所赐再造的新生命，以取代基督徒所

原有的旧生命，只是泛指基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就会有圣灵内住在基

督徒的里面，因此基督徒是活在神的面前的意思。 

第三种的看法则是认为，因为基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，仍然继续

地保有其原来的知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等，所以基

督徒的重生并不是神赐给基督徒一个再造的新生命，以取代基督徒在相信和跟从救

主耶稣之前所原有的那个带着罪性的旧生命；而是神所赐给基督徒的新生命乃是加

添在基督徒原有的旧生命之上。换句话说，照着这第三种的看法，基督徒并没有失

去其原有的旧生命，基督徒乃是多得到了一个神所赐的新生命，变成了好像是一条



 - 55 - 

「两头蛇」。当基督徒有时活出新生命的样式，而不活出旧生命的样式的时候，基

督徒就会在其行事为人的一举一动上流露出新生命的美善来；反之，当基督徒有时

不活出新生命的样式，反而仍然活出旧生命的样式的时候，基督徒就会犯罪了。 

第四种的看法却是认为，当一位基督徒在刚刚相信和跟从救主耶稣的时候，

神所赐给他的那个再造的新生命还不够成熟，乃是一个不成熟的小孩子的生命，而

不是一个成熟的成人的生命。所以，当一个人刚成为基督徒的时候，他还是一个小

孩子的基督徒，而不是一个成熟的基督徒，以致他的行事为人与一般的世人差不

多，仍然还是会犯罪，就像一个小孩子的脚还没有长的很壮健，还没有学会怎么走

路，所以走起路来会歪歪倒倒，跌跌撞撞的。然而，如果这位基督徒多多努力地去

学习，去操练神真理的道，并且多多尽心尽力地去服事神，服事人；那么假以时

日，神所赐给他的那个还不够成熟的再造的新生命就会愈来愈成长，而在那个新生

命成长的过程中，这位基督徒也就会愈来愈少犯罪。结果，他所具有的那个再造的

新生命终会长成一个成人的生命；届时，这位基督徒就会成为一个成熟的基督徒，

而他也就从此不会再犯罪了。并且，照着这第四种的看法，如果一位已经相信和跟

从救主耶稣多年的基督徒仍然还是在犯罪，那就表示他并没有好好地去学习，操练

神真理的道，去服事神，服事人，以致神所赐给他的那个再造的新生命没有能成

长，成熟的结果。 

然而针对此四种分歧的看法，我在上文中曾提出了很多的疑点；这些的疑点

主要是来自或是与圣经中的教导不相符合，或是与基督徒本身的见证不相符合，或

是会造成谬误和偏差。因此，我在上文中还说过，我常常在想，有没有可能基督徒

在刚刚一开始相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒的时候，蒙神所赐的那个照着神

的形像所重新创造的，是有真正的仁义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏果子的

「好树」，是不能犯罪的，也是不会犯罪的新生命，乃是一个成熟的成人的生命，

而不是一个不成熟的小孩子的生命呢？这就如同神最初所创造的亚当乃是一个成

人，而不是一个婴儿一样。所以，一个与第四种的看法不相同的想法就是，基督徒

在刚刚一开始相信和跟从救主耶稣的时候，蒙神所赐的那个新生命就是一个已经长

成了的生命，是不需要，也是不会再成长的了；只是，每一位具有此一已经是长成

了的新生命的基督徒，不论他相信和跟从救主耶稣的时间的长短，不论他对神的认

识的追求和深浅，也不论他服事神的与否和多寡，却都会受到某一些外在和内在的

因素的影响，例如罪恶的魔鬼对基督徒的诱惑﹝一个外在的因素﹞，而仍旧在犯

罪，以致就沦为了是不成熟的小孩子的基督徒﹝我在此又再将「基督徒蒙神所赐的

新生命」和「具有此新生命的基督徒」分开地来看﹞。本于这些的想法，如上所



 - 56 - 

述，我在下文中会提出对于基督徒的重生的第五种的看法；同时，我也会根据这第

五种的看法来仔细地说明那些会影响，会造成基督徒仍旧去犯罪的外在和内在的因

素到底是些甚么。并且，基于此第五种的看法对于基督徒的重生的透视，我亦会深

入地阐述，在如何看待基督徒，如何造就基督徒，以及对于基督徒的成长和成熟的

认识等多方面，这个对于基督徒的重生的第五种的看法所带有的相当重大的意义和

重要的应用。 

在开始说明这个对于基督徒的重生第五种的看法时，我必须要先从一个非常

著名的人猿泰山的传奇故事说起；因为当我进一步地想，有没有一个关于一位虽然

是已经长大了的成人，但他却无法百分之百完全地活出人的样式来的实际的例子，

而我可以用这个例子来代表和说明基督徒虽然具有一个已经是长成了的新生命，但

却无法百分之百完全地活出这个新生命的样式的情形的时候，我就想到了这个人猿

泰山的传奇故事。虽然这是一个虚构的故事，但是我们却可以据之来深刻地透视基

督徒的重生。 

1. 人猿泰山的传奇故事 

人猿泰山﹝Tarzan of the Apes﹞是美国作家 Edgar Rice Burroughs 于

1912年所开始发表的一个系列的小说的虚构故事中的主角人物。这个故事的大意

是说，泰山的父母乃是英国贵族的出身，在 1888 年一次搭船出航的时候，被船上

叛乱的水手们放逐，将他们弃于位于非洲西海岸的赤道附近的丛林中。隔年在丛林

中生下了泰山﹝Tarzan，乃是「白色皮肤」的意思﹞，但泰山一岁时母亲就过世，

而父亲不久也被一群猿猴中带头的大猩猩杀死了；然而，在襁褓中的泰山却被该群

猿猴中的一只母猩猩养大成人。 

泰山是在丛林中，在该群猿猴之间长大的，他的动作举止，生活习惯都像是

一只猩猩，他也以为自己就是一只猩猩，是那群猿猴中的一份子；而不知道自己其

实乃是一个人，以致泰山活得完全像一只猩猩，而不像一个人的样式。后来，当泰

山长大成人以后，他才与一些来到这个非洲丛林中的别的人产生接触，其中包括泰

山所喜爱的一个美国籍的女子 Jane Porter；那时，泰山才知道自己是人，而不是

猩猩，他也从此才开始学着去活得像一个人的样式。其后，泰山与 Jane 结了婚，

一起回到英国去。我曾看过一部根据这个人猿泰山的传奇故事所拍成的电影，影片

中还进一步地描述泰山回到英国以后，他的祖父和妻子 Jane 如何帮助他去适应，

去融入人的社会中。 



 - 57 - 

我在我们教会中说到这个人猿泰山的传奇故事时，有一位信徒说他也听过一

个「狼人」的故事，就是有一个人从小是在狼群中长大，他的一举一动就像是一头

狼一样。并且根据传说，罗马帝国的创始者是一对双生的兄弟 Romulus 和 Remus，

他们两人在年幼的时候，曾被一头母狼所喂养。 

2. 从人猿泰山的故事来透视基督徒的重生－对于基督徒的重生第五种的看法 

或许有人会感到奇怪和困惑，为甚么我要用一些虚构和传说的故事来讲论基

督徒的重生这个严肃和重要的课题呢？我这样做不是太不尊重神所启示的真理了

吗？圣经中记载，耶稣曾使用了很多比喻性的故事来阐明神真理的道；所以，请稍

安勿躁，继续读下去就会明白了。首先我要试问，当泰山在丛林中开始与别的人产

生了接触，知道自己是人，而不是猩猩，而他也从此学着去活得像一个人的样式的

时候，以及他后来回到了英国，要去适应和融入人的社会的时候，他是不是马上就

可以活得像一个人的样式呢？他是不是立刻就可以适应和融入人的社会呢？如果并

不是，那为甚么他不能马上就活得像一个人的样式呢？为甚么他不能立刻就适应和

融入人的社会呢？是他还不知道自己是人，仍旧以为自己是猩猩吗？当然不是。是

他还没有长大为成人吗？当然也不是。那么，到底是甚么原因呢？答案其实很简

单，不是吗？就是因为泰山从小是在猿猴当中长大的，他的动作举止，生活习惯，

甚至思想观念都已经完全像是一只猩猩了；例如，他用四肢匍匐而行，抓着树藤飞

跃于树林间，并且露宿在野外；他以生的肉为食，饮河水和泉水；他不用衣服遮

体，不修边幅，不注重个人的卫生；他多以手语，而不是用言语与其他的猩猩沟

通，活在那群猿猴群体生活的方式之中；他与别群的猿猴和其他的动物相互争夺生

存的空间，对人类存着疏远，戒惧的心等等。所以，在泰山从他以往所有的，那与

猩猩相同的动作举止，生活习惯，思想观念之中全然地改变过来以前，他仍旧还是

会表现出猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念来，他也继续地还是在流露出猩猩

的动作举止，生活习惯，思想观念来。因此，在泰山从他以往所有的，那与猩猩相

同的动作举止，生活习惯，思想观念之中全然地改变过来以前，他是不可能会完全

地活得像一个人的样式的，他也不可能会完全地适应和融入人的社会的。 

同样的，一位基督徒并不是在他一相信和跟从救主耶稣，得着神所赐再造的

新生命以后，就可以马上将这个新生命百分之百完全地活出来的；他仍旧还是会犯

罪，也继续地还是在犯罪。这是不是因为基督徒并没有蒙神赐其那个再造的新生

命，以取代其在相信和跟从救主耶稣之前所原有的，带着罪性的旧生命呢？当然不

是。这是不是因为神赐给基督徒的那个再造的新生命，不是照着神的形像所重新创

造的，不是有真正的仁义和圣洁，不是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，



 - 58 - 

不是不能犯罪的，也不是不会犯罪的呢？当然也不是。这是不是因为神所赐给基督

徒的那个再造的新生命乃是一个不成熟的小孩子的生命，而不是一个已经长成了

的，是不需要，也是不会再成长的，成熟的成人的生命呢？当然更不是。虽然一位

基督徒具有神所赐再造的新生命，并且这个新生命也是一个已经长成了的，成熟的

新生命，然而一位基督徒要活出他所具有的此一新生命，则是会如同人猿泰山要去

活得像一个人的样式，要去适应和融入人的社会的情形一样；那就是在一位基督徒

从他相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，还没有忘记的记忆习惯，倾向好恶，理想

观念，想法做法，误解谬见，无知偏差之中全然地改变过来以前，他是不可能会完

全地活出他所具有的那个再造的新生命的样式的；以致这位基督徒仍旧还是会犯

罪，也继续地还是在犯罪。 

所以，当我们以人猿泰山的故事来透视基督徒的重生时，我们就会了解到，

既使一个人一相信和跟从救主耶稣，而成为一位基督徒的时候，他就会蒙神赐给他

一个已经长成了的，成熟的再造的新生命，以取代他在相信和跟从救主耶稣之前所

原有的，带着罪性的旧生命；而这个成熟的新生命乃是照着神的形像所重新创造

的，是有真正的仁义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，是不能

犯罪的，也是不会犯罪的；但是，当一位具有此一成熟的再造的新生命的基督徒要

去活出新生命的样式时，由于会受到他相信和跟从救主耶稣之前，其内在所旧有

的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，

理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差的左右，以及外在罪恶魔鬼的诱惑，再

加上其他的一些外在的因素的影响﹝请见下文﹞，却仍旧还是会犯罪，也继续地还

是在犯罪。而任何一位基督徒，不论他相信和跟从救主耶稣的时间的长短，不论他

对神的认识的追求和深浅，也不论他服事神的与否和多寡，都会因此而犯罪，以致

他就会沦为了他以前像是一般世人那样的，一个不成熟的小孩子的基督徒。这并不

表示犯罪的基督徒所具有的那个再造的新生命是一个不成熟的小孩子的生命，而是

指犯罪的基督徒乃是沦为了一个不成熟的小孩子的基督徒﹝在此为了要说明重生的

基督徒为何仍旧还是继续地在犯罪，我又将「基督徒蒙神所赐的新生命」和「具有

此新生命的基督徒」分开地来看﹞。这就如同人猿泰山要去活得像一个人的样式

时，虽然泰山是一个长大了的成人，但是当泰山偶尔还是流露出猩猩的动作举止，

生活习惯，思想观念来的时候，他就会沦为了他以前像是一只猩猩那样。 

因此，我在上文中论及对于基督徒的重生第四种的看法时，所引述的一些责

备基督徒不成熟，并鼓励基督徒要成长的圣经经文中才会一再地教导基督徒，必须

要在内住的圣灵的带领，教导，帮助，保守和指正之下，持续不断地借着学习和操



 - 59 - 

练，而建造和成长，俾能长大成为成熟的基督徒，以致在其行事为人的一举一动上

会多多地流露出新生命那如神的真正的美善来。而基督徒这样的成长和成熟，并不

是指基督徒所具有的那个再造的新生命的成长和成熟，而是指基督徒在学习要去活

出那个再造的新生命的过程中，愈来愈舍弃自己在相信和跟从救主耶稣以前所旧有

的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留

恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差

等，而改以神在圣经中所启示的真理，就是按着神的旨意，而心意更新而变化的成

长和成熟，以致能愈来愈多活出那个再造的新生命的样式，也愈来愈不会再犯罪，

以致不会常沦为自己以前的行事为人总是像一般世人那样的，一个不成熟的小孩子

的基督徒了。所以，圣经中更这样地提醒基督徒说， 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗写信给位于现今土耳其西部的以弗所的教会

的信徒们，对他们说﹞所以我说，且在主里确实地说﹝「主」是指耶

稣﹞，你们行事，不要再像外邦人存虚妄的心行事﹝「外邦人」是指没

有相信和跟从耶稣的世人﹞。他们心地昏昧，与神所赐的生命隔绝了

﹝「神所赐的生命」是指神赐给基督徒那再造的新生命﹞，都因自己无

知，心里刚硬；良心既然丧尽，就放纵私欲，贪行种种的污秽。你们学

了基督﹝即耶稣，下同﹞，却不是这样。如果你们听过祂的道，领了祂

的教，学了祂的真理，就要脱去你们从前行为上的旧人，这旧人是因私

欲的迷惑渐渐变坏的；又要将你们的心志改换一新，并且穿上新人，这

新人是照着神的形像造的，有真理的仁义和圣洁﹝指有真正的仁义和圣

洁﹞。所以你们要弃绝谎言，各人与邻舍说实话，因为我们是互相为肢

体﹝「邻舍」主要是指其他的基督徒；圣经中说，那是基督徒集合体的

教会乃是耶稣的身体，耶稣是头，基督徒则是此身体的各个肢体，所以

说基督徒是互相为肢体﹞。生气却不要犯罪，不可含怒到日落，也不可

给魔鬼留地步。从前偷窃的，不要再偷；总要劳力亲手作正经事﹝指作

有用的事﹞，就可有余分给那缺少的人。污秽的言语一句不可出口，只

要随事说造就人的好话，叫听见的人得益处。不要叫神的圣灵担忧，你

们原是受了祂的印记﹝基督徒有圣灵的内住在其里面，这是基督徒得救

所受的印记﹞，等候得赎的日子来到﹝这是指等到将来耶稣再来的时

候，就是基督徒的得救完全实现的日子﹞。一切苦毒，恼恨，忿怒，嚷

闹，毁谤，并一切的恶毒，都当从你们中间除掉；并要以恩慈相待，存

怜悯的心，彼此饶恕，正如神在基督里饶恕了你们一样」﹝新约以弗所

书四章 17-32 节，和合本﹞； 



 - 60 - 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工写信给位于现今土耳其西部的歌

罗西的教会的信徒们，对他们说﹞所以要治死你们在地上的肢体﹝「地

上的肢体」是指基督徒在相信和跟从救主耶稣之前，所原有的，那属世

俗的罪性，情欲，观念，想法和做法﹞，就如淫乱，污秽，邪情，恶欲

和贪婪；贪婪就与拜偶像一样。因这些事，神的忿怒必临到那悖逆之子

﹝「悖逆之子」是指不听从此教导的人﹞。当你们﹝从前﹞在这些事中

活着的时候，也曾这样行过。但现在你们要弃绝这一切的事，以及恼

恨，忿怒，恶毒，毁谤，并口中污秽的言语，不要彼此说谎；因你们已

经脱去旧人和旧人的行为，穿上了新人，这新人在知识上渐渐更新﹝指

在认识神和神的旨意的一切属灵的真知识上不断地被更新的意思﹞，正

如造他﹝的﹞主的形像﹝「造他﹝的﹞主」是指神﹞」﹝新约歌罗西书

三章 5-10节，和合本﹞； 

− 「所以不要容罪在你们﹝指基督徒，下同﹞必死的身上作王，使你们顺

从身子的私欲﹝而犯罪﹞；也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具

﹝而犯罪﹞；倒要像从死里复活的人﹝指从「灵性的死」中复活过

来﹞，将自己献给神，并将肢体作义的器具献给神﹝在这段经文中的

「肢体」则是指基督徒易受罪诱惑的身体上的各个部份﹞」﹝新约罗马

书六章 12-13 节，和合本﹞。 

这其实就如同人猿泰山在学习要去活得像一个人的样式的过程中，愈来愈舍弃他以

往所有的，与猩猩相同的动作举止，生活习惯，思想观念等的成长和成熟，以致泰

山能愈来愈活得像一个人的样式，也愈来愈不会再流露出猩猩的动作举止，生活习

惯，思想观念来，而沦为再像是一只猩猩了。 

这就是我所要提出的对于基督徒的重生的第五种的看法，亦即在一个人一相

信和跟从救主耶稣，而成为一位基督徒的时候，他就会蒙神赐给他一个已经长成了

的，成熟的再造的新生命，以取代他在相信和跟从救主耶稣之前所原有的，带着罪

性的旧生命；而这个成熟的新生命乃是照着神的形像所重新创造的，是有真正的仁

义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，是不能犯罪的，也是不会

犯罪的。但是，当一位具有此一成熟的再造的新生命的基督徒要去活出新生命的样

式的时候，由于会受到他相信和跟从救主耶稣之前，其内在所旧有的，并没有被洗

除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法

做法，误解谬见，无知偏差的左右，以及外在罪恶魔鬼的诱惑，再加上其他的一些

外在的因素的影响﹝请见下文﹞，却仍旧还是会犯罪，也继续地还是在犯罪；而任



 - 61 - 

何一位基督徒，不论他相信和跟从救主耶稣的时间的长短，不论他对神的认识的追

求和深浅，也不论他服事神的与否和多寡，都会因此而犯罪，以致他就会沦为了像

是一般世人那样的，一个不成熟的小孩子的基督徒。我在下文中会对此第五种的看

法的意义和应用进一步地加以阐述。 

所以说，每一位基督徒在某一个时刻，都是处在基督徒成长和成熟过程中的

某一点上﹝如前所述，也有不少的基督徒却是「不进反退」的﹞。虽然每一位基督

徒都会多少被自己内心里还没有忘记，甚至还很留恋的恶所左右，以及被外在罪恶

魔鬼的诱惑，和其他一些的因素所影响﹝请见下文﹞而犯罪；但是，对于一位不相

信救主耶稣的非基督徒而言，虽然他可以像一般世人所做的「单纯的善行」那样去

行善做好，然而他既没有神所赐再造的新生命，也没有圣灵内住在他的里面，因此

他是绝对不可能靠着人各样的方法和自己多方的努力，去使自己那带着罪性的旧生

命变成一个神所再造的新生命，他也不可能会像基督徒一样去胜过内在和外在的罪

恶，而真正地活出基督徒所具有的那个新生命的样式的，特别是在相信神，敬拜

神，顺从神，事奉神等的方面。这就如同一只猩猩，虽然牠可以被训练去模仿人的

一些动作，但是不管牠多么努力地去学习，牠都绝对不可能会变成一个人，牠也不

可能会像人猿泰山一样真正地活出人的样式的，因为猩猩不像人猿泰山，牠是没有

人的生命的。 

因此，既使是一位基督徒脱离红尘，离世而居，以躲避外在罪恶的诱惑和影

响；但是，他却仍然会受到自己内心里还没有忘记，甚至还很留恋的恶的左右而犯

罪。由此可见，一位基督徒配合和顺从内住在他里面的圣灵的带领，教导，指正和

鼓励，学习如何与内在和外在的罪恶相争战，以经历各样的考验和磨炼，并且按着

神的旨意，就是神在圣经中所启示的真理的道，而心意更新而变化，不再效法这个

已经是落在罪恶中的世界，俾能愈来愈成长和成熟，而多将神所赐给他的那个再造

的新生命活出来是多么的重要了。我在下文中论及「基督徒的重生与内住的圣灵的

相辅相成」时，还会对此再进一步地加以讲论。 



 - 62 - 

五. 对于基督徒的重生第五种的看法的意义和应用 

论到这个对于基督徒的重生第五种的看法的意义和应用，首先我必须要以人

猿泰山学习去活得像一个人的样式为例子，来澄清一般的人，甚至不少的基督徒，

对于生命与行为两方面之间相互的关系的一个误解。一般的观念都是把人分成「好

人」和「坏人」两种﹝而我们自己当然是「好人」﹞，并且以人的行为的好坏，来

判定谁是「好人」，谁是「坏人」；就是，那在行为上做了「好事」的人就是「好

人」，那在行为上做了「坏事」的人就是「坏人」﹝而「好事」和「坏事」的判定

也是依照着人所订的标准﹞。但是，不可否认的，一般人心目中的「好人」有时也

会做「坏事」，而一般人心目中的「坏人」有时也会做「好事」﹝就是虎毒都不食

子﹞，不是吗？基督徒的信仰却是与这个一般的观念不同；如本书一开始论及「基

督徒的重生」时所引述的一段圣经的经文中记着耶稣说，「凡好树都结好果子，惟

独坏树结坏果子。好树不能结坏果子，坏树不能结好果子」，这乃是指凡是「好

人」一定会做「好事」﹝而不是做了「好事」的人就是「好人」﹞；并且，凡是

「坏人」则只会做「坏事」﹝而不是做了「坏事」的人就是「坏人」﹞。换句话

说，基督徒的信仰乃视人的生命决定了人的行为如何，就是凡是具有好生命的人就

一定会做好事，而凡是具有坏生命的人则只会做坏事，这与一般的观念中以人的行

为来判定人的生命如何，两者是完全相反的。而基督徒因具有蒙神所赐那再造的新

生命，就一定会像「凡好树都结好果子」一样，在行为上流露出此一新生命的如神

一般的美善的样式来。而一般的世人当中虽然也有不少的人是完全真心诚意，尽心

尽力地努力去行善做好，但是因为他们是落在了「灵性的死」之中，并不知道神的

善的标准，同时他们也是以带着罪性的旧生命存活着，并没有神所赐再造的新生

命，因此他们就只是会像「坏树结坏果子」一样，不过是「假冒为善」罢了。﹝圣

经中记载，耶稣指责当时的犹太人「假冒为善」，还不只是说他们口是心非，虚假

伪装；也是说他们虽然确实是对神很热心，很尽力，但却因为不是遵照着神在圣经

中所启示的真理来敬拜事奉神，而是只照着人的标准和规定去行善做好，以致仍然

落得是「假冒为善」。﹞ 

人之所以是人，乃是因为人具有人的生命。虽然有一些人在有的时候会表现

出「不像人」的行为来，也因而被别的人批评为「不是人」；但这些人仍然还是

人，而不会因为他们有「不像人」的行为表现出来，而变得不是人。反之，一个动

物或许可以被训练去做出如人一样的行为来，但这个动物是不会变成人的，因为牠

没有人的生命。以人猿泰山为例，在人猿泰山学习去活得像一个人的样式的过程

中，虽然人猿泰山有时候还是会流露出与猩猩相同的行为来，但人猿泰山是有人的



 - 63 - 

生命，他是人，而不是一只猩猩；反之，一只猩猩可以被训练去做出如人一样的行

为来，例如猩猩可以被训练去切牛排吃，比人切的还四方块，但猩猩只有猩猩的生

命，牠是猩猩，并不是一个人。这就是说，猩猩只是以猩猩的生命去模仿人的生命

的样式，而泰山却是真正地去活出他所具有的人的生命。另外，再以前面所提到的

比喻性的「鱼的生命」为例，一个人可以游水，就是也会有像鱼游水的行为表现出

来，甚至还可以穿戴潜水的设备去游的更快，更久，更远，但是他只是一个人，只

有人的生命，而没有鱼的生命，因此他迟早都必须要离水上岸；反之，一条鱼却是

因为具有鱼的生命，所以可以在游水的时候很自在地用鳃呼吸，用鳍打水，并且可

以一直都待在水中。如果说一只猩猩被训练去模仿了一些人的动作，牠就因此而以

为自己是人了，那岂不是荒谬吗？如果说一个人穿戴潜水的设备去游的更快，更

久，更远了一些，他就因此而以为自己是鱼了﹝有奥林匹克运动会的游泳冠军被称

为是「鱼人」﹞，那岂不是荒谬吗？ 

同样的，如果说一个世人因为自己在世上是健康平安，成功顺利，富足尊

贵，快乐幸福，且有余力去乐善好施，行善做好，他就因此而以为自己是甚么都不

缺，自己是好人，自己并不需要认罪悔改，不需要相信和跟从救主耶稣，不需要神

的拯救，不需要神所赐再造的新生命，以脱离罪恶，归向于神了；或者，他更因此

而以为自己同基督徒一样，也是具有神所赐的一个再造的新生命，那岂不是荒谬

吗？如果说一位基督徒也因为自己在世上是健康平安，成功顺利，富足尊贵，快乐

幸福，以致心中有喜乐，有力量，他就因此而以为自己是在倚靠神而有了喜乐和力

量，那岂不是荒谬吗？﹝假如说他不再是健康平安，成功顺利，富足尊贵，快乐幸

福，他心中还会有喜乐，有力量吗？假如说他不再是健康平安，成功顺利，富足尊

贵，快乐幸福，他就变得忧愁，胆怯，甚至怀疑神，埋怨神，那么他原来的喜乐和

力量，是因为他倚靠神，还是因为他有那些可以为倚靠呢？他能永远都倚靠那些

吗？﹞并且，如果说一位基督徒还因为自己是按着人所订的标准和规定，照着人对

于基督徒的要求和期望，而做了些一般世人的「单纯的善行」，或是不是凭着对神

的信心，只是表面上在做神所吩咐的事，他就因此而以为自己是在活出神所赐的那

个再造的新生命的样式了，那岂不也是荒谬吗？圣经中这样地记着说， 

− 「你在患难之日若胆怯，你的力量就微小」﹝旧约箴言二十四章 10节，

和合本﹞； 

− 「我们都像不洁净的人，所有的义都像污秽的衣服﹝指人自己的义就像

是千疮百孔，污秽不堪的破布﹞；我们都像叶子渐渐枯干，我们的罪孽

好像风把我们吹去」﹝旧约以赛亚书六十四章 6节，和合本﹞； 



 - 64 - 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗自述说﹞我无论在甚么景况，都可以知足，

这是我已经学会了；我知道怎样处卑贱，也知道怎样处丰富；或饱足，

或饥饿；或有余，或缺乏；随事随在，我都得了秘诀；我靠着那加给我

力量的﹝指耶稣﹞，凡事都能作﹝指能面对任何的考验和磨炼，困苦和

诱惑﹞」﹝新约腓立比书四章 11-13 节，和合本﹞。 

因此，一个人的好坏乃是取决于他的生命如何，而不要只凭着他的行为，他的表现

来判定之；并且，如前所述，一个人惟有借着相信和跟从救主耶稣，才能够得着神

所赐再造的新生命，以取代他原有带着罪性的旧生命，而造成他生命上的改变，以

致方能在他的行为上流露出那新生命真正的美善的样式来。 

除了对于生命与行为之间相互的关系的误解以外，基督徒在学习去活出其所

具有的新生命的样式的过程中，也容易会落入一些偏差的陷阱之中。因为虽然一般

的世人对于基督徒的重生的真实多有质疑，并且也常常按着人所订的标准和规定，

以及人对于基督徒的要求和期望，来否定基督徒生命上的改变；然而一般而言，因

为基督徒的信仰强调荣神益人，爱神爱人，慈善助人，宽容饶恕，以善胜恶等的信

念，所以除了因为信仰上的不同，会有排斥，诋毁，迫害基督徒的情形发生以外，

一般的世人对于基督徒的印象和评价都还相当不错，甚至会认为基督徒乃是好人。

但是，如前所述，我却常常对我们教会的信徒们说，世人心目中的「好人」并不能

真正地定义基督徒；基督徒乃是「知道自己不是好人的人」。而非基督徒，简单地

说起来，则是不知道自己其实并不是好人的人。虽然基督徒与一般的世人相比较，

基督徒并不见得会有按着人所订的标准更多，更好的行为表现出来；但是，基督徒

对「自己其实并不是好人」的认知，以致会认罪悔改，归向于神，却显明了基督徒

确实是具有与一般世人的旧生命所完全不同的新生命。 

由于基督徒在一般人心目中这种相当良好的印象，所以基督徒往往以「要做

好」来自我期许，并且更要求其他的基督徒也是如此。﹝然而，通常却都是自我期

许的比较少，对其他基督徒的要求反而多，就是所谓的「严以律人，宽以待

己」。﹞这种「要做好」的态度固然可能会促使和激励一位基督徒要去多多地活出

他所具有的那个再造的新生命；但是，因为忽视了基督徒重生真实的意义和情况，

那就是如同人猿泰山要去活得像一个人的样式一样，每一位基督徒在从他相信和跟

从救主耶稣以前所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没

有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，

误解谬见，无知偏差之中全然地改变过来以前，他是绝对不可能会完全地活出他所

具有的那个再造的新生命的样式的；以致这样的态度很容易地就会产生一些的缺失



 - 65 - 

来。例如一则，因为基督徒还没有全然地舍弃其所原有的习惯倾向，理想观念，想

法做法，误解偏差等，并且如果只是为了要维持基督徒在一般世人心目中良好的印

象，那就会导致基督徒仍然落得是按着世俗的标准和要求去「做好」，而没有真正

地活出基督徒所具有的那个再造的新生命来。我在前面论及「观察，认识，评估和

确认基督徒生命的改变所必须特别留意的两点」和「基督徒生命改变所流露出的信

心的行为与一般世人所做的单纯的善行的对比」时，已详细地说明了两者之间多方

面的差异，在此就不重复了。 

并且二则，基督徒在还没有全然地舍弃其所原有的，世俗的习惯倾向，理想

观念，想法做法，误解偏差等以前；并且也还不知道如何被内住的圣灵所带领，教

导，帮助，保守，指正和鼓励，去真正地活出基督徒所具有的那个再造的新生命；

但却受到其他的基督徒，特别是教会的传道人，牧师和长老，甚至自己的亲友，要

求其「要做好」的压力之下，这也就会使得基督徒落得只在表面上做个样子就好

了，或是拣几项自己能力所及的做做就好了，而根本没有真正地，全面地活出基督

徒所具有的那个再造的新生命来，以致只是「阳奉阴违，自欺欺人」罢了。不要说

是活出新生命了，这更是会造成基督徒陷在了伪装，虚假的罪恶之中。还有三则，

当一位基督徒在按着世俗的标准和要求，以及或是表面上，或是拣几项自己能力所

及的去「做好」了，并且还因而得到了别人的称赞和表扬以后，他就会沾沾自喜地

误以为，自己乃是完全地活出了基督徒所具有的那个再造的新生命而自许自傲。如

此一来，他就不会在内住的圣灵的提醒和感动之下，认清自己其实并没有活出基督

徒所具有的那个再造的新生命，乃是仍旧在继续地犯罪，因此是必须要自责，认罪

和悔改，也要祈求神饶恕自己了。同时，他也不会在内住的圣灵的带领，教导，帮

助，保守，指正和鼓励之下，持续不断地借着学习和操练，而建造，成长，俾能长

大成为真正成熟的基督徒了。甚至，他还会对于正在倚靠着圣灵，认真地学习和操

练，以成长和成熟，俾能真正地，完全地活出基督徒所具有的那个再造的新生命，

而在此学习和操练，成长和成熟的过程中，却偶尔仍然犯了罪的那些基督徒，自以

为义地对之加以批评，讥讽，苛责和藐视，以致使得自己更加是落在罪恶之中了。

有鉴于此，我们必须要针对如何进一步地从行为表现来了解「何谓基督徒」有清楚

的认识。 

1. 从对于基督徒的重生第五种的看法来认清何谓基督徒 

我常会提醒说，如果以一装满了水的杯子来代表有这么一位基督徒，他是能

将自己所具有的那个再造的新生命百分之百完全地活出来的，那么我们常见的是，

每一位基督徒都无时无刻地不会受到他是不是「一装满了水的杯子」的评论和判



 - 66 - 

定。换句话说，就是当那代表着一位基督徒是否活出了再造的新生命的杯子里，只

要少了一滴水，表示只要有此一新生命的某一项的样式这位基督徒或许没有活出来

﹝我说「或许」，是因为他有没有活出此一新生命的某一项的样式，也是在于别人

的判断，而人的判断总是不可能会绝对正确的﹞，他就往往会受到别人的批评和指

责，甚至被怀疑他是否真是基督徒。这种对于基督徒的观点，我称之为是「满杯

水」的模式；而对于世上绝大多数的基督徒而言，甚至可以说对于世上所有的基督

徒而言，以这个「满杯水」的模式来看待基督徒却并不是正确的。 

如果再以人猿泰山开始学着去活出人的样式为例子来加以说明，我们就可以

知道，只要泰山有一项人的样式表现出来，是不与猩猩的动作举止，生活习惯，思

想观念相同的；例如，或是他不用四肢匍匐而行，或是他不抓着树藤飞跃于树林

间，或是他不露宿在野外，或是他不以生的肉为食，或是他不饮河水和泉水，或是

他用衣服遮体，或是他修整边幅，或是他注重个人的卫生，或是他不以手语，而是

用言语沟通，或是他不活在那群猿猴群体生活的方式之中，或是他不与别群的猿猴

和其他的动物相互争夺生存的空间，或是他不对人类存着疏远，戒惧的心等等之中

的某一项；我们就会承认泰山的这一项人的样式的表现，就表明了他乃是一个人，

而不是一只猩猩。同样的，当一位基督徒开始学着去活出新生命的样式时，只要他

有一项此新生命的样式表现出来，是不与他在相信和跟从救主耶稣以前所旧有的，

已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋

的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差相同

的，特别是在相信神，敬拜神，顺从神，事奉神等的方面；那么，这位基督徒的这

一项新生命的样式的表现，就表明了他乃是具有神所赐那已经是长成了的，成熟的

再造的新生命，而此新生命是取代了他所原有的，带着罪性的旧生命。 

任何一位基督徒的一项新生命的样式的表现，如我在上文中所述，可能会是

如那一位变得不再惧怕黑暗的女信徒；或是如那一位变得不会讲脏话的白人牧师；

或是如那一位也变得不会讲脏话的著名中医师；或是如那一位变得会大声唱诗歌赞

美神的丈夫；或是如那一位变得抽烟会恶心，变得愿意唱诗歌赞美神，并且原谅曾

经诈骗过他的人的阎姓男士；或是如我自己本身变得不再是冷漠孤僻，自傲自恃，

拘谨独善，同时也对神真理的道愈来愈投入，明白和认同，以致我的心思意念，观

念看法，想法做法都有很大的改变；或是如那一位脾气似乎没有变好的丈夫，但他

却回应神的呼召，放下原来所从事的专业工作，去读神学院，做了全时间的传道

人，与妻子一起辛劳地在教会服事；或是如那一位在读大学时和毕业以后，要去泰

国做传福音的工作的女儿；或是如我所就读的神学院的院长曾霖芳牧师，他年轻时



 - 67 - 

受到神的带领和感动去上海读神学院，结果被母亲赶出了家门；或是如那一位郭姓

的女信徒，她从圣经知道宇宙万物都是神所创造的以后，每次看见树叶子都会禁不

住地赞赏神所创造的树叶子的美丽和精致；或是如那两位女信徒，她们很坦白地在

教会众人的面前，公开地承认自己以前所做过得罪神，亏欠人的事情，而不再加以

掩饰；或是如很多的基督徒都变得在每个星期日会去教会与其他的基督徒一起敬拜

神等等；而基督徒这一项新生命的样式的表现，我再说一次，就表明了基督徒乃是

具有神所赐那已经是长成了的，成熟的再造的新生命，而此新生命是取代了基督徒

所原有的，带着罪性的旧生命。因此，基督徒与那些仍然活在带着罪性的旧生命

中，根本无法靠着人各样的方法和自己多方的努力，去将自己的旧生命变成神所再

造的新生命，去真正地活出再造的新生命的样式的非基督徒是完全不同的。这就如

同人猿泰山只要有一项人的样式表现出来，就表明了泰山乃是一个人，而不是一只

猩猩，就是泰山是与猩猩完全不同的一样。 

所以，并不是一位基督徒惟有在当那代表着他是否活出了所具有的再造的新

生命的杯子里满满都是水的时候，也就是惟有在当他是能将自己所具有的再造的新

生命百分之百完全地活出来的时候，他才算是一位真正的基督徒﹝这就是上述「满

杯水」的模式﹞。实际上，一位基督徒在当那代表着他是否活出了所具有的再造的

新生命的杯子里只要有一滴水时，也就是在当他是真正地能活出一项自己所具有的

再造的新生命的样式时，他就是一位真正的基督徒了。这就如同并不是泰山惟有在

当他能百分之百完全地活出人的样式，并且能百分之百完全地不再有猩猩的动作举

止，生活习惯，思想观念流露出来的时候，我们才会认定他是一个人，而不是一只

猩猩；其实，再说一次，泰山只要有一项人的样式表现出来，是不与猩猩的动作举

止，生活习惯，思想观念相同的，这就表示他乃是一个人，而不是一只猩猩了。此

种不同于「满杯水」的模式来看待基督徒的观点，我称之为是「一滴水」的模式。

接下来，我则要将以「满杯水」的模式来看待基督徒，还是以「一滴水」的模式来

看待基督徒，这两种不同的观点做一个比较，以使得我们能清楚地看到，不同的模

式是会造成我们对基督徒产生截然不同的心态的。 

在比较「满杯水」的模式和「一滴水」的模式时，前者，就是那「满杯水」

的模式，会造成我们认为基督徒总是不足，亦即我们会认为那代表着基督徒是否活

出了所具有的再造的新生命的杯子里总是不满，总是少了些水；以致我们对于基督

徒会多有批评和责难，并对于基督徒是否重生和得救会常有怀疑。但是后者，就是

那「一滴水」的模式，却反而会造成我们对于基督徒的重生和得救加以肯定和确

认，因为那代表着基督徒是否活出了所具有的再造的新生命的杯子里已经有了一滴



 - 68 - 

水，或是已经有了几滴水，而我们所看见的会常是基督徒在逐渐地进步，成长和成

熟，因为那杯子里又多了一滴水，或是又多了几滴水；以致我们对于基督徒会多有

赞赏和鼓励。 

然而最重要的是，「一滴水」的模式乃是对于所有那些具有神所赐那已经是

长成了的，成熟的再造的新生命，以取代了其所原有的，带着罪性的旧生命的基督

徒的一个正确的，真实的描绘。因为，如前所述，就如同人猿泰山虽然是一个长大

了的成人，但是在泰山全然地摒弃了他所旧有的猩猩的动作举止，生活习惯，思想

观念之前，他是不可能马上就百分之百完全地活出人的样式来的，他仍然还是继续

地会流露出猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念来一样；基督徒虽然具有神所赐

那已经是长成了的，成熟的再造的新生命，但是在基督徒全然地摒弃了其所旧有

的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留

恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差之

前，基督徒是不可能马上就百分之百完全地活出那再造的新生命的样式来的，基督

徒仍然还是继续地会犯罪，还是继续地在犯罪。这就是说，在这之前，基督徒那代

表着其是否活出了所具有的再造的新生命的杯子里是不可能装满了水的，是一定会

少了些水的，甚至可能是只有一，两滴水的；这也就是说，在这之前，基督徒只会

有一些，或是几项，甚至可能是一，两项那再造的新生命的样式表现出来的。而这

就是「一滴水」的模式所描绘基督徒的重生的正确真实的情况。固然，借着去提

倡，强调「满杯水」的模式，有时是会暂时产生一些促使和刺激基督徒要去多多地

活出其所具有的再造的新生命的样式的果效；这个用意或许值得同情，但是如果不

合乎神真理的道，不合乎基督徒重生的正确真实的情况，那就很容易地会落入我在

上文中所说，基督徒以「要做好」来自我期许，并且也以此要求其他的基督徒时，

所会产生的三则的缺失的陷阱之中了。 

我在前面论及「观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变所必须特别留意

的两点」时曾强调说，基督徒在相信和跟从救主耶稣之后所得着的神所赐那再造的

新生命，乃是取代了基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所原有的那带着罪性的旧生

命，而基督徒此生命上的改变乃是全面的，彻底的，永久的，而不是局部的，表面

的，一时的。但是，由于基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，已先入为

主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的

罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差的背景的不良影

响，以及罪恶魔鬼对基督徒的诱惑的偏差误导等因素，却会造成基督徒一开始并不

能够马上就将这个已经长成了的，成熟的再造的新生命百分之百完全地活出来，而



 - 69 - 

是只会活出此新生命一项或几项的样式来；亦即那代表着基督徒是否活出了所具有

的再造的新生命的杯子里不可能一开始就满满都是水，而是只会有一滴或几滴水而

已。这就如同虽然人猿泰山是一个长大了的成人，但是由于泰山原来是以与猩猩相

同的动作举止，生活习惯，思想观念生活的背景的影响，却会造成泰山一开始并不

能够马上就百分之百完全地活出成人的生命来，而是只会活出一项或几项成人的生

命的样式来一样。所以，基督徒从原来带着罪性的旧生命到得着神所赐再造的新生

命的生命的改变确实是全面的，彻底的，永久的，而不是局部的，表面的，一时

的；但是，基督徒却是会循着「一滴水」的模式，而不是「满杯水」的模式去活出

其所具有的再造的新生命﹝在此，我又再一次地将「基督徒蒙神所赐的新生命」和

「具有此新生命的基督徒」分开地来看﹞。 

仔细地想想，那个认为那代表着基督徒是否活出了所具有的再造的新生命的

杯子里应当是装满了水的「满杯水」的模式，以及前述那个认为那真正地相信和跟

从救主耶稣的基督徒，是绝对不会犯罪的第一种对于基督徒的重生的看法，其实都

是把基督徒的重生，就是基督徒在相信和跟从救主耶稣之后就得着神所赐再造的新

生命，以取代基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所原有的那带着罪性的旧生命，谬

误地视为是像一台计算机换装新的程式以取代原有旧的程式那样；当新的程式输入

以后，原有旧的程式就被洗掉，以致计算机只会以新的程式运作，而完全没有原有

旧的程式的痕迹一样。或是把重生的基督徒谬误地视为是像一个对神「毫无抗拒，

惟命是从」，绝对不会悖逆神，「一个命令，一个动作」的机器人一样。因此，

「满杯水」的模式和对于基督徒的重生第一种的看法才会误以为，一位具有神所赐

再造的新生命的基督徒，应该在一开始就能够马上将这个新生命百分之百完全地活

出来，以致基督徒在行事为人的一举一动上单单只会流露出如神的真正的美善的表

现来；这就是误以为，那代表着基督徒是否活出了所具有的再造的新生命的杯子里

应当从一开始就是装满了水，不会少一滴；这也就是误以为，基督徒在一开始相信

和跟从救主耶稣，成为基督徒以后，就应当可以绝对不会悖逆神，绝对不会再犯

罪。 

或许有不少的基督徒会认为，神如果使基督徒的重生就像一台计算机换装新

的程式，神如果使重生的基督徒就像一个机器人，这样基督徒就绝对不会再悖逆神

而犯罪了，那岂不是很好吗？其实这并不好；我在上文中已经陈述了神并没有在赐

给基督徒再造的新生命的时候，就像计算机改装新的程式一样，或是像一个人患了

失去记忆症一样，将基督徒原有的一切知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬

见，无知偏差等都完全洗除掉，使基督徒像一张白纸一样以再造的新生命重新开始



 - 70 - 

的「借恶以成善」的美好的用意，在此就不重复了。不过，我在下文中论及「重生

的基督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较」时，还会进一步地从一个宏观性的

角度来阐明神没有这样做乃是因着祂对整个人类那奇妙的，全盘性的大计划。至于

神没有使重生的基督徒就像一个机器人，对神「惟命是从」，乃是由于当初神是照

着祂的形像和样式创造了祂看为是好的亚当和夏娃，神并没有把人造的像一个完全

没有自己的意志，对神「惟命是从」，绝对不会悖逆神，「一个命令，一个动作」

的机器人；而这是因为照着神的形像和样式所造的真人，在神看是比机器人好，虽

然活生生的，有自己的意志的真人很可能会做悖逆神的事﹝事实上，人也真的悖逆

了神﹞。这就好比父母岂会因为想要孩子听话，而希望孩子是一个「叫一下，才动

一下」的机器人呢？当然不会；虽然活生生的，有自己的意志的孩子，有时候很可

能会，也一定会违背父母的；但是父母还是希望孩子是一个活蹦乱跳的真人，不是

吗？同样的，神也不会使重生的基督徒就像一个对神「惟命是从」的机器人，以使

得基督徒不会再犯罪；因为神并不是要人像机器人一样，没有思想地，盲从式地服

从祂；神也不是要人在毫无选择的情形下，心不甘情不愿地服从祂；神更不是像罪

恶的魔鬼那样，诱惑，欺骗人去服从祂；神乃是要人在自己能够选择，自己清楚明

白的情形下，心甘情愿地去自己选择要顺服神；就算神有时候是会借着人的境遇来

敦促，感动人去顺从祂，但神后来却还是会考验人是否是自己真心地愿意走在神的

道路上。﹝然而，重生的基督徒又是如何地在所信的道上持续地学习和磨炼，建造

和更新，而成长和成熟，以致终能以所具有的再造的新生命，完全没有瑕疵，无可

指摘，以神为主，尊神为大地永远活在神的面前，请见下文。﹞ 

有的时候，当孩子实在不听话时，做父母的很可能会希望孩子不要那么多自

己的意见，不要那么倔强叛逆，而能变成一个父母的每一句话都听从的孩子，就

「好」了。或者，有的时候，当传道人教导和牧养基督徒，或传福音给非基督徒

时，在对方问题很多，对传道人所讲的也不愿意接受的情形下，传道人很可能也会

希望对方不要那么多自己的想法，不要那么自以为是，而能﹝甚至于希望神奇迹式

地将对方﹞变成一个绝对顺从圣经中的教导，很快地信神的人，就「好」了。但

是，当我们这样希望的时候，请切记，神乃是照着祂的形像和样式创造了活生生的

真人，而不是机器人；神也是将那照着祂的形像所重新创造的新生命赐给了基督

徒，而不是使重生的基督徒就像机器人。既然神当初不把人造成像机器人，神也绝

对不会使重生的基督徒像机器人。虽然是这样所创造的人会选择去悖逆神而犯罪，

以致神须要去拯救他们﹝神因此而差了三一神的圣子救主耶稣来到世上，被钉在十

字架上而死，三日后复活，以救赎人脱离罪恶，归向于神﹞，神也「在所不惜」；

虽然是这样所重生的基督徒仍然会继续地犯罪，以致神必须要常常地饶恕，挽回，



 - 71 - 

坚固，勉励，提醒，教导，指正他们，神也「在所不惜」。由此可见神的美善，以

及神创造人，神使基督徒重生的善意；因此，神要人顺从祂，决不是要支使人，奴

役人，而是为了要使人能够脱离罪恶，归向于神，以得到那惟有在万福恩源的神的

面前活着，才会享受到的真正美善，满足和永恒的福乐。 

说到这里，我要郑重地提醒，有一些的基督徒误以为自己活在世上的时候不

在所信的道上学习磨炼，以成长成熟是没有关系的，自己死后离世神就会超自然

性，奇迹式地使自己立刻成长成熟，而「身不由己」地对神「惟命是从」。这种想

法是不正确的；神当初既然没有使亚当和夏娃「身不由己」地对神「惟命是从」，

而不会违背神的禁令，不吃分别善恶树上的果子，不要自己作主来决定善恶；并

且，神后来既然也没有使历世历代所有的世人都「身不由己」地对神「惟命是

从」，而不会忽视神，不信神，悖逆神，离弃神，亵渎神，敌对神；那么，神对基

督徒，不管是基督徒活在世上的时候，还是死后离世，都绝对不会这样做的。一位

重生的基督徒是一定必须要在所信的道上持续地学习和磨炼，建造和更新，而成长

和成熟，以致他终能以所具有的再造的新生命，完全没有瑕疵，无可指摘，以神为

主，尊神为大地永远活在神的面前﹝请见下文﹞。另外，我还要插一句话；佛教要

人舍弃个别的自我的欲望和自觉的意识，以达到一种「空」的境界，而成为一个没

有感觉，无是无非，无情无义，无爱心死的人，并最终溶入整个的宇宙万物之中，

不再个别地存在着；这绝对不是神当初照着祂的形像和样式创造人的本意，这也绝

对不是神赐给基督徒那照着祂的形像所重新创造的新生命的心意。而一般所常听见

的，人死后会转世投胎，从母腹中再出生成为另一个人，并不记得自己前生所发生

的事情的所谓「轮回」的说法，也是与神当初创造人，和神使基督徒重生的方式完

全不同的。 

圣经中记载耶稣在阐述天国的特质时曾说了下列这个天国的比喻，就是「麦

子与稗子的比喻」，以及耶稣对这个比喻的解释； 

− 「耶稣又设个比喻对他们﹝指当时听耶稣讲此比喻的众人﹞说，天国好

像﹝一个﹞人撒好种在田里；及至人睡觉的时候﹝指趁大家都睡觉的时

候﹞，有仇敌来，将稗子撒在麦子里就走了。到长苗吐穗的时候，稗子

也显出来。田主的仆人来告诉他说，主啊，你不是撒好种在田里吗？从

哪里来的稗子呢？主人说，这是仇敌作的。仆人说，你要我们去薅出来

吗？主人说，不必，恐怕薅稗子，连麦子也拔出来。容这两样一齐长，

等着收割；当收割的时候，我要对收割的人说，先将稗子薅出来，捆成

捆，留着烧；惟有麦子要收在仓里。....当下，耶稣离开众人，进了房



 - 72 - 

子。祂的门徒进前来，说，请把田间稗子的比喻讲给我们听。祂回答

说，那撒好种的就是人子﹝「人子」是耶稣自称，下同﹞；田地就是世

界；好种就是天国之子；稗子就是那恶者之子﹝「那恶者」是指魔

鬼﹞；撒稗子的仇敌就是魔鬼；收割的时候就是世界的末了﹝也就是将

来耶稣再来的时候，下同﹞；收割的人就是天使。将稗子薅出来用火焚

烧，世界的末了也要如此；人子要差遣使者﹝指天使﹞，把一切叫人跌

倒的﹝指会导致人犯罪的﹞和作恶的，从祂国里挑出来，丢在火炉里，

在那里必要哀哭切齿了。那时，义人在他们父﹝指三一神的圣父﹞的国

里，要发出光来，像太阳一样。有耳可听的，就应当听」﹝新约马太福

音十三章 24-30, 36-43节，和合本﹞。 

然而，令人感到奇怪的是，耶稣在这个麦子与稗子的天国比喻中却说，田地的主人

并不要仆人先把与麦子长的很相似，但却不像麦子会结实的稗子薅出来。耶稣如此

说，并不是在教说农夫种田不必要去除杂草；也不是如某些人所认为的，留下稗子

是代表着神耐心地等待那些被魔鬼所误导和迷惑的人，有一天会认罪悔改，明白和

接受天国的道理，以相信和跟从救主耶稣，而脱离罪恶，归向真神。固然一个人在

任何的时候真正地认罪悔改，相信和跟从救主耶稣，就可以得着神的拯救而进入天

国；但是，耶稣在此一比喻中却清楚地指明，不把稗子先薅出来乃是为了要保护麦

子；就是恐怕薅稗子，连很相似的麦子也拔出来了。因为刚开始生长的时候，由于

麦子和稗子长的很像，难以分辨，惟有到收割的时候，麦子结实，但稗子却不结实

的差异，才显出了麦子和稗子两者的不同。 

同样的，常见基督徒在其学习和磨炼，成长和成熟的过程中，并不见得一开

始在凡事上都会活出神所赐其那再造的新生命的样式来，亦即那代表着基督徒是否

活出了所具有的再造的新生命的杯子里可能只有一，两滴的水，与非基督徒的杯子

里完全没有水看起来差不多。然而，随着基督徒愈来愈成长和成熟，其就愈来愈多

活出所具有的新生命的样式来，而其杯子里也就愈来愈多水了，如此与非基督徒的

杯子里还是完全没有水的差异就显明出来了。这也就是说，麦子所表征的「天国之

子」在开始时可能看起来与稗子所表征的「恶者之子」差不多，都没有结实，不易

分辨；惟有到最后收割之时，从何者结了实，何者没有结实，才可以确实地分辨出

麦子和稗子来，那时才能将稗子薅出来烧掉；却将麦子收在仓里。而这乃是代表着

在世界的末了，就是当将来耶稣再来的时候，从那是「天国之子」的基督徒活出了

所具有的新生命的样式，但那是「恶者之子」的非基督徒却没有，才可以确实地分

辨出两者来，那时才能将那造成恶和那行恶的「恶者之子」丢弃在神的国之外，受



 - 73 - 

到神对罪恶最后的审判和惩罚的报应，而遭到在如火炉的地狱里哀哭切齿的结局；

反之，那是义人的「天国之子」的结局，却是会以其所具有的再造的新生命的样

式，活在神的国里，发光如太阳一样。 

当然，一位真正的基督徒是不会，也是不可以满足于那代表着他是否活出了

所具有的再造的新生命的杯子里只有一滴水，或是只有几滴水；这也就是说，一位

真正的基督徒是不会，也是不可以满足于他只活出自己所具有的再造的新生命的一

项，或是几项的样式来；就如同人猿泰山是不会满足于他只活出一项，或是几项人

的样式来一样。我在上文中已强调过，基督徒从原来带着罪性的旧生命到得着神所

赐再造的新生命的生命的改变并不是局部的，表面的，一时的，而是全面的，彻底

的，永久的；但是，由于基督徒在相信和跟从救主耶稣之前原来的背景的影响，以

及罪恶魔鬼对基督徒的诱惑的误导等因素，基督徒在活出其所具有的再造的新生命

的过程中，却是循着「一滴水」的模式，而不是「满杯水」的模式。这就是说，基

督徒从得着那再造的新生命，到能百分之百完全地活出那再造的新生命的样式来，

乃是需要经过一个学习和磨炼，成长和成熟的过程，而这个过程乃是渐进的，一步

一步的，从少到多的，就是从杯子里只有一滴水，到几滴水，到一些水，到很多水

的；甚至还是相当挣扎的，并且也会不进反退，走偏回头，犯罪失败，以致杯子里

的水不增反减的﹝请见下文﹞。这也就如同人猿泰山在学习去活出人的样式的过程

中，所必定会经历的挣扎，退步，走偏，失败一样。 

这就是说，基督徒在相信和跟从救主耶稣之后，因为具有神所赐再造的新生

命，取代了其原有那带着罪性的旧生命，以致基督徒或多或少就会开始在生命上产

生一些的改变，例如上面所列举的那些基督徒生命改变的实例；而这些的改变有时

是很奇妙的，是不知不觉的，是当事人并没有刻意，努力地要去改变的，甚至是超

自然性地就发生了的。这固然见证了基督徒具有神所赐再造的新生命的真实，但却

往往会造成一些的基督徒，或是误以为自己的生命开始有这些稍许的改变就够了，

就好了，而不看重，也不追求自己在生命上全面的，彻底的，永久的改变；或是误

以为自己在生命上全面的，彻底的，永久的改变，也会是这样奇妙超自然性，「神

做，我不做」地得以成就，于是就「顺其自然」﹝应该说是「顺其超自然」﹞，消

极被动地坐等神使自己有其他的改变。结果，这些的基督徒不但是抱持着一种在神

奇妙超自然地使他们有其他的改变之前，就「依然故我」地一直停滞在他们开始时

生命上那些稍许的改变的错误的心态；并且他们也不看重，更不愿意进一步地在神

的带领，教导，帮助和指正之下，循着一个自然性的学习的过程，以使自己受到造

就而成长和成熟，俾能多多地活出那再造的新生命的样式来，就是使自己在生命上



 - 74 - 

流露出更多的改变来。而这些错误的态度就导致他们反而落得是「不进反退，不增

反减」，亦即他们开始时生命上的那些改变，会逐渐地淡化，会逐渐地变质，会逐

渐地被遗忘，会逐渐地消失，而他们又回复到信耶稣之前，在行事为人上只流露出

那同于一般不信神的世人所具有的，带着罪性的旧生命的样式来了。 

好多年前我认识一位基督徒，当时他与我同属一个教会，他是在一个规模很

大的公司做事。有一次他在教会中作见证说，他公司的上司为了在限期内赶完一个

重要的工作计划，就要他努力加班；事先说好的，他赶完这个计划，他的上司就会

晋升他。可是，当他赶完了计划，向上司询问晋升的事时，他的上司却支吾其词；

他一生气，就当场与上司吵了一架。他晚上回到家中，心情不好，饭也吃不下，就

到卧房里去向神祷告；结果神感动他，要他去向上司道歉。但他认为这是上司食言

不对，应该上司向他道歉，而不应该是他去向上司道歉。可是，他扭不过心中的感

动，第二天就去向上司道了歉。结果他与上司恢复了原来良好的关系，后来不久上

司就把他晋升了。然而，令我感到惊讶的是，几年之后，当我在一个场合提到他曾

作的这个合乎神所赐那再造的新生命的样式的「信心的行为」的美好见证时，他却

好像是不太记得了。不但基督徒在生命上的一些改变会逐渐地被淡忘，何况又有多

少的基督徒，刚开始信耶稣时，星期日来教会参加聚会的目的是为了要敬拜神，后

来却慢慢变质地是为了要有一些与他人的社交活动；刚开始信耶稣时，唱诗歌的目

的是为了要赞美，称颂，感谢神，后来却慢慢变质地成为是人要听听歌以打发时间

的消遣和娱乐，甚至竟成为是人要赢取听众的掌声和喝彩的演唱；刚开始信耶稣

时，读圣经的目的是为了要认识神，后来却慢慢变质地是为了要向他人炫耀自己懂

圣经；刚开始信耶稣时，向神祷告的目的是为了要亲近神，后来却慢慢变质地是为

了要求神满足自己的需要和喜好；刚开始信耶稣时，在教会服事的目的是为了要事

奉神，达成神对基督徒的托付，后来却慢慢变质地是为了要得到他人的称许和赞

扬，以自我肯定；刚开始信耶稣时，向人传福音的目的是基于爱人，为了要别人也

能得着神的拯救，后来却慢慢变质地是为了要建立一个属于自己的小团体，使自己

拥有权柄，地位和财利；甚至，刚开始信耶稣时，遵行圣经中的教导的目的是为了

要讨神的喜悦，后来却慢慢变质地是为了要表现自己比别人好，配得神的青睐和赐

福呢？ 

其实，基督徒相信和跟从救主耶稣之后，在生命上开始所产生的一些很奇妙

的改变，乃是神给基督徒的一个坚固，一个提醒和一个鼓励；其用意并不是要基督

徒只是满足于这些稍许的改变，也不是要基督徒误以为自己在生命上全面的，彻底

的，永久的改变，也会是这样奇妙超自然性，「神做，我不做」地得以成就，于是



 - 75 - 

就「顺其超自然」，消极被动地坐等神使自己有其他的改变；而是要基督徒在受到

坚固，提醒和鼓励之后，愿意在信仰上持续地受到造就而成长和成熟，以致会积极

主动地愈多去活出所具有的新生命的样式来，终而在生命上能够流露出全面的，彻

底的，永久的改变来。否则，基督徒就会落得既使是在信耶稣多年以后，仍然还是

「依然故我」地一直停滞在其开始时生命上那些稍许的改变，甚至「不进反退」地

连这些生命上稍许的改变也逐渐淡化，消失，而回复到信耶稣之前的那个带着罪性

的旧生命的样式。 

因此，值得特别留意的是，那代表着基督徒是否活出了所具有的再造的新生

命的杯子里的水的多少，并不是静态的，或是只增不减的；而是动态的，是会增也

会减的。当基督徒在内住的圣灵的带领，教导，帮助，保守，指正和鼓励之下，借

着学习和磨炼，而成长和成熟，以致愈来愈多活出其所具有的再造的新生命的样式

来的时候，其杯子里的水就愈来愈多；但是当基督徒，不论其相信和跟从救主耶稣

的时间的长短，不论其对神的认识的追求和深浅，也不论其服事神的与否和多寡，

在所信的道上不进反退，走偏回头，犯罪失败的时候，其杯子里的水就减少了。所

以，圣经中一再地提醒，警戒基督徒务要儆醒谨守预备，这不但是为了要抗拒和抵

挡罪恶魔鬼对基督徒的诱惑，就如我在前面所说的；并且，这也是为了要在所信的

道上持续地学习和磨炼，建造和更新，而成长和成熟，以致能愈来愈多活出所具有

的新生命的样式来，因此当将来耶稣再来的时候，基督徒乃是完全没有瑕疵，无可

指摘。圣经中记着说， 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工们写信给位于现今希腊的帖撒罗

尼迦的教会的信徒们，对他们说﹞弟兄们﹝保罗这样称呼帖撒罗尼迦教

会的信徒们是因为基督徒彼此之间是信仰上的弟兄姐妹，下同﹞，论到

时候日期，不用写信给你们，因为你们自己明明晓得，主的日子来到，

好像夜间的贼一样﹝「时候日期」就是指「主的日子」，也就是指将来

耶稣再来的日子；「好像夜间的贼一样」则是表示将来耶稣再来的出人

意料之外的突发性﹞。人正说平安稳妥的时候，灾祸忽然临到他们，如

同产难临到怀胎的妇人一样，他们绝不能逃脱﹝圣经中记着说，将来耶

稣再来之前的一个征兆就是会发生前所未有的「大灾难」，而这乃是耶

稣再来时所要开启的一个新的世代之前所会经历的「生产」之苦，就好

像母亲生下孩子之前所要经历的生产的痛苦一样﹞。弟兄们，你们却不

在黑暗里，叫那日子﹝指主的日子﹞临到你们像贼一样。你们都是光明

之子，都是白昼之子；我们不是属黑夜的，也不是属幽暗的，所以我们



 - 76 - 

不要睡觉，像别人一样，总要儆醒谨守﹝基督徒「不要睡觉」就是指基

督徒「总要儆醒谨守」，而不是说基督徒晚上都不要睡觉﹞。因为睡了

的人是在夜间睡；醉了的人是在夜间醉﹝指那些不儆醒谨守的人，就好

像是睡了或醉了的人，乃是落在夜间的黑暗里﹞。但我们既然属乎白

昼，就应当谨守；把信和爱当作护心镜遮胸，把得救的盼望当作头盔戴

上。因为神不是预定我们受刑﹝指受到神对罪恶最后的审判和惩罚的报

应﹞，乃是预定我们借着我们主耶稣基督得救；祂替我们死﹝指耶稣为

了救赎人的罪，被钉在十字架上而死﹞，叫我们无论醒着睡着，都与祂

同活。所以你们该彼此劝慰，互相建立，正如你们素常所行的﹝指所正

在行的﹞」﹝新约帖撒罗尼迦前书五章 1-11节，和合本﹞。 

所以，在我对这一段的讲述做一个结论时，我要特别郑重地加以提醒，当我

们在看待任何一位相信和跟从救主耶稣的基督徒的时候，首先我们一定要知道，他

乃是具有神所赐那已经长成了的，成熟的再造的新生命；然后我们也要了解，他在

活出此再造的新生命的样式时，却是会循着「一滴水」的模式，而不是「满杯水」

的模式。因此，我们不要因为他还是继续地犯罪，就否定他是基督徒，或是否定他

具有神所赐那再造的新生命，或是误以为他所具有的新生命还不够成熟，只是一个

不成熟的小孩子的新生命。而在从这个对于基督徒的重生第五种的看法来认清了何

谓基督徒以后，接着下来我还要依据这个对于基督徒的重生第五种的看法，来对

「基督徒的造就，成长和成熟」这个非常重要的课题详细地加以讲论。 

2. 从对于基督徒的重生第五种的看法来了解基督徒的造就，成长和成熟 

关于重生的基督徒的造就，首先必须要郑重地申明的，也是必须要清楚地加

以分辨的，就是基督徒的造就并不是如一般的道德家所提倡的那样，教导人去靠着

自己的努力，痛下决心，改过自新，洗心革面，重新做人，修身养性，培育美德，

发扬己善，成为圣贤，以设法将人那带着罪性的旧生命加以修补好一些；也不是如

一般的教育家所提倡的那样，推行教育普及，认知提升，格言口号，心理辅导等的

措施，来教化人心，来唤醒人的良知；也不是如一般的律法家所提倡的那样，企图

使用法律，规定，奖惩，榜样等的方法，来促使人去崇法尚纪，循规蹈矩，行善做

好，立行立功；也不是如一般的社会学家所提倡的那样，希望靠着环境改良，隐恶

扬善，科学技术，文明进步等的做法，来帮助人愈来愈趋善避恶；亦不是如一般的

政治家所提倡的那样，想要借着制度，宣传，文化，风气，运动等的手段，来鼓动

人去崇尚，去追求那些政治家所鼓吹的「美善」；更不是如一般的宗教家所提倡的

那样，叫人要清心寡欲，避世隐居，修道练功，以成仙成佛，但却还是落在「灵性



 - 77 - 

的死」之中，也仍旧是受到罪恶和死亡的辖制，捆绑和奴役。并且，基督徒的造就

也并不是要把基督徒造就成为只按着人所订的标准和规定，照着人对于基督徒的要

求和期望，去做一些一般世人的「单纯的善行」，而被世人视为是「好人」，亦不

是要把基督徒造就成为不是凭着对神的信心，只是表面上在做神所吩咐的事罢了，

而是要造就基督徒去真正地活出其所具有的那再造的新生命的如神一般的美善来。 

基督徒的生命的更新和改变，乃是由于神在基督徒的身上大能的作为，就是

基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就蒙神白白地赐其那再造的新生命，以取代其

所原有的，带着罪性的旧生命；而此新生命乃是神照着祂的形像所重新创造，是有

真正的仁义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，是不能犯罪的，

也是不会犯罪的一个已经是长成了的，成熟的新生命，以致基督徒能够从「灵性的

死」中复活过来，行事为人的一举一动就有新生命的样式流露出来，而脱离罪恶，

活在神的面前。但是，那些不相信救主耶稣的一般的世人，是没有这个再造的新生

命的；而他们也绝对不可能靠着任何人的方法和努力，去修得，学得，配得，换

得，赚得或赢得此再造的新生命，他们亦根本无法真正地活出此再造的新生命的样

式来，特别是在相信神，敬拜神，倚靠神，顺从神，事奉神，爱慕神等的方面，以

致他们仍然是存活在那带着罪性的旧生命之中，不能挣脱罪恶的辖制，捆绑和奴

役，而落得与神隔绝，无法活在神的面前。 

然而，如前所述，神在赐给基督徒那再造的新生命的时候，并没有像计算机

改装新的程式一样，或是像一个人患了失去记忆症一样，将基督徒原有的一切知识

能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等都完全洗除掉，使基督徒就像

一张白纸一样以再造的新生命重新开始。这就是说，基督徒得着神所赐再造的新生

命以后，乃是仍然继续地保有其原来的知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬

见，无知偏差等。因此基督徒，虽然是具有那已经是长成了的，成熟的再造的新生

命，但却会受到其所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还

没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做

法，误解谬见，无知偏差等的左右，而不但不容易去活出其所具有的那再造的新生

命的样式来，并且还仍然会继续地犯罪。这就如同人猿泰山，虽然是一个长大了的

成人，但却会受到他所旧有的猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念的左右，而不

但不容易去活出人的样式来，并且还仍然会继续地流露出猩猩的动作举止，生活习

惯，思想观念来一样。所以，也如前所述，就如同人猿泰山在他能百分之百完全地

活出人的样式来以前，必须要经过一学习的过程一样，重生的基督徒在其能百分之

百完全地活出那再造的新生命的样式来以前，也同样地必须要经过一学习和磨炼，



 - 78 - 

成长和成熟的过程。而基督徒此一学习而成长的过程就是所谓的对于重生的基督徒

的造就；不是对于基督徒所具有的那已经是长成了的，成熟的再造的新生命的造

就，而是对于基督徒的造就，以使得基督徒能够成长和成熟，而不再是一个不成熟

的小孩子的基督徒，以愈来愈多活出其所具有的那再造的新生命的样式来﹝在此我

又是将「基督徒蒙神所赐的新生命」和「具有此新生命的基督徒」分开地来看﹞。

这就如同已经是长大成人的人猿泰山学习去活出人的样式来的过程，也是对于泰山

的造就，以使得泰山愈来愈活的像一个人一样。 

在讲论基督徒的造就之前，还有一点我必须要先加以澄清；这是关于当每一

位基督徒在一开始相信和跟从救主耶稣时，神就赐给他那已经是长成了的，成熟的

再造的新生命，以取代他所原有的，带着罪性的旧生命的奇妙的作为。固然，基督

徒这个生命上的改变确实是神的一个超自然性，神迹式的大能的作为；但是，有不

少的基督徒却因而产生了一个误解；就是误以为接下来对于重生的基督徒的造就，

也必只会是内住在基督徒里面的圣灵施展大能，超自然性，神迹式地使得基督徒忽

然一下子就能够超越，突破其所旧有的世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想

法做法，误解谬见，无知偏差等的左右，而活出其所具有的那再造的新生命的样式

来，并且基督徒也从此就不会再犯罪了。在圣经的旧约和新约的记载中，以及在过

去两千年以来，历世历代的信徒当中虽然是有一些这样超自然性，神迹式的个别案

例；然而，圣灵对于基督徒的造就，却往往都是借着圣灵自然性地对于基督徒个别

的带领，教导，帮助，保守，指正和鼓励的作为，以及借着基督徒自然性地学习和

磨炼，建造和更新，挣扎和失败，认罪和悔改，重来和修正的步骤，以致基督徒终

能成长和成熟，而愈来愈多活出其所具有的那再造的新生命的样式来的这样的一个

必须要经过一段时间的，自然性的过程而达成的。而既使是神在某一个方面，以祂

超自然性，神迹式的作为，对一位信徒加以造就的那些个别的案例中，神仍然还是

会要这位信徒在其他的方面，靠着神的带领和帮助，去经过一个自然性的过程而得

到全面性的造就。 

神对于基督徒的重生，就是赐给基督徒那再造的新生命，和神接下来对于基

督徒的造就，就是帮助基督徒去活出那再造的新生命，这两个方面神的作为的差

别，乃是如同前面所述，圣经的旧约时代神差派摩西回埃及去将在那里做奴隶的犹

太人拯救出来，完全是因着神以祂的大能大力超自然性，神迹式地在埃及降下了十

个大灾祸，才迫使埃及法老王不得不放犹太人走的，而不是靠着摩西自己率领犹太

人去与法老王抗争得了胜，以致犹太人可以离开埃及的﹝神使基督徒得着再造的新

生命，以取代基督徒所原有带着罪性的旧生命而重生，也完全是神的一个超自然



 - 79 - 

性，神迹式的大能的作为﹞。但是，后来犹太人进去得神所应许要赐给他们的迦南

地，却是必须要犹太人在神的帮助之下，借着与迦南地的原住民争战而得了胜的一

个自然性的过程，才可以得到迦南地的，而不是神超自然性，神迹式地将「现成

的」迦南地赐给犹太人﹝神造就基督徒去活出所具有的再造的新生命，也是必须要

基督徒去配合和顺从圣灵的带领和帮助，借着下功夫去学习与罪恶争战而成长成熟

的一个自然性的过程，才可以达成的﹞。 

1) 神在圣经中所启示的真理是对于重生的基督徒的造就的准绳 

说到对于基督徒的造就，虽然一般的基督徒都往往会希望教会的传道人只要

给一些基督徒应当遵行的规矩，基督徒自己照着去做就好了；但是实际上，基督徒

却必须要对神在圣经的旧约和新约中所启示的真理，有全盘性正确的学习和了解。

因为惟有如此，基督徒才会以神在圣经中所启示的真理，就是按着神的旨意，而心

意更新而变化，以致能得到真正地造就而成长和成熟，愈来愈多活出那个再造的新

生命的样式来；就如同人猿泰山在学习去活出人的样式时，也必须要全面性地认识

清楚一般人的言行举止，行事为人，理想观念，想法做法是怎么样的一样。耶稣在

世上的时候，当时犹太人当中敬虔派的法利赛人自己遵守，也教导其他的犹太人要

遵守信仰上六百多条「要做」和「不要做」的规条，但耶稣却指责他们是「假冒为

善」，因为他们所订的这些规条乃是照着人的传统和吩咐，并不符合神所启示的真

理。因此可以说，惟有那神所启示的，包含了旧约三十九卷书和新约二十七卷书的

整本圣经，才是造就重生的基督徒的教科书﹝textbook﹞；圣经中记着说， 

− 「圣经都是神所默示的，于教训，督责，使人归正，教导人学义，都是

有益的；叫属神的人﹝指相信和跟从救主耶稣的基督徒﹞得以完全，预

备行各样的善事」﹝新约提摩太后书三章 16-17节，和合本﹞。 

而鉴于基督徒全盘性正确地学习和了解神在圣经中所启示的真理的重要，我接下来

要对神在圣经的旧约和新约中所启示很多信仰上的真理，扼要地从十二个大的方面

来逐一加以陈明，以为重生的基督徒得到造就的依据和准绳。 

这些重要的圣经真理包括了，其一，关于神的真理。例如，惟有耶和华神乃

是那一位独一的真神，在祂以外，并没有别神；祂是具有生命，随己意行作万事的

活神；祂乃是首因﹝first cause﹞，是那最先存在的，祂不是从谁而来的，也不

是谁创造了神，祂乃是自有的，乃是自存的﹝self-caused﹞；不像人和其他的生

物是需要靠着别的东西来维持其生存，神的存在并不需要靠着任何其他的东西，亦



 - 80 - 

即神的存在并不是靠着任何其他的因素所促成的，并且神的存在也并不受到任何条

件的限制，所以神也可以称为是「无起因者﹝the uncaused one﹞」；祂是永有

的，永存的，永在的，从亘古到永远祂是神，祂的年数没有穷尽；祂是创造宇宙万

物的大能的主，是与人自己所塑造的虚无的假神和偶像，或被人尊为神明的伟人和

祖先迥然不同的；而从神所创造的宇宙万物，就知道神乃是真实存在的，并且也知

道神的永能和神性，但神却不是来自宇宙万物之内的，神是来自宇宙万物之外的，

神是在宇宙万物之先的，神是超越宇宙万物的。因此，这个关于独一真神的真理是

与人自己所妄想出来的无神论；别神论；多神论；人变成神；宇宙万物的整体就是

神，神是在每一个东西里，而每一个东西都可以是神，以致就产生了石头神，树

神，山神等的泛神论；日月星辰就是神；掌控大自然的原理原则就是神；大自然中

没有位格，无自我意识，可以被人操纵，利用的大力量，大能量就是神；善恶两分

的二元论；有大神小神，主神副神，男神女神，中国神外国神之分；或是殊途同

归，万流归宗，条条大路通罗马等谬误的观念完全不同的。 

其二，关于耶和华是怎样的一位神的真理。例如，对于神的本身，神的本

质，神所自称的名字「耶和华」，神的本性，神的作为，以及神的伟大等各个方面

的阐明。耶和华神乃是圣父，圣子，圣灵三者合而为一的三而一，一而三的三一

神，圣父是神，圣子是神，圣灵是神，三者同等并立，相互以爱合一；祂是自存，

先存，永存，无始无终，无父无母，创造宇宙万物，超越宇宙万物，无与伦比的造

物主﹝神不但创造了宇宙万物，包括人类，神也创造了灵类，就是天使，以及那是

犯了罪而堕落的天使的魔鬼撒但和跟随魔鬼的恶鬼们﹞；祂是普天下所有人的神，

宇宙万物，包括人和人所拥有的一切，都是属祂的；祂是具有位格，有自我意识，

有知觉，情感和意志的活神；祂的本质是灵，祂没有长相，没有物质的身体，也不

受限于物质的世界；祂自称的名字的希伯来文是「 ה ו ה  י 」，音译是「耶和华」，

意译则是「我是﹝I AM﹞」，以表明祂本身的自存，先存和永存；祂是不改变的，

表明祂是完美的，是绝对可倚靠的；祂是至善的，是圣洁的，在祂完全没有恶，没

有不义，没有虚假，祂是恨恶罪恶和虚假的，是与罪恶完全隔绝的；恶不是祂所创

造的，恶是偏离了先存的至善的神的结果；祂是浩大无限的，是全在，全知，全能

的，没有任何的人事物，可以阻止祂的心意的达成，可以破坏祂的应许的实现；祂

的意念，计划和道路是远高过人的意念，计划和道路，祂也知道人内在一切的心思

意念，包括人心中所有好的用心和善意，以及坏的企图和打算；祂是无所不在的，

就空间而言，祂是无处不在，而不是只局限于某一处，就时间而言，从过去，现

在，一直到永恒，祂是无时不在，而不是只存在于某一时段，或只出现于某一时

刻；祂是掌管万有的，是万王之王，万主之主，既使是罪恶也在祂的掌控之下，以



 - 81 - 

借恶而成善；祂是伟大和荣耀的，没有任何的受造之物可以用来代表祂；祂是既慈

爱又公义的，表明祂是关爱人的，也表明祂是真实，诚实和信实的，祂是会按着公

平，公正和正直来判断人，来审判和报应人的罪恶，来替人伸冤。而神的作为除了

祂对宇宙万物的创造和掌管以外，也包括祂将真理启示给人知道；祂光照人去明白

所启示的真理；祂长久忍耐地等待罪恶的人悔改来归向祂，而在这长久等待的期

间，祂凭着「爱仇敌的爱」照样地叫日头照普世的好人和歹人，降雨水给普世的义

人和不义的人，使他们都可以赖以存活；祂且怜悯帮助有需要的人，以减轻他们在

世上生活的艰难；祂还预备了一条人能悔改归向祂的道路﹝请见下文﹞，以拯救人

脱离罪恶的辖制，捆绑和奴役，而能归回到祂的面前；祂更差派和帮助信神的人，

不辞辛劳，不计成败，不顾安危地将祂和祂所预备的这一条得救的道路，告诉世上

每一代的人，使他们也有信神而得救的机会；同时祂还拣选人，试验人，磨炼人；

并且，神是妒忌的神，祂严禁人「别有所拜」地去随从那些虚假不实的假神偶像和

荒谬错误的异端邪说，就如同夫妻任何一方都不允许另一方别有所爱一样等等。 

其三，关于人的真理。例如，对于人的受造，人的特殊，人的地位，人与万

物的关系，男人和女人的关系；不同种族的人既是同被一神所造，彼此要互敬，互

助，互爱的相待之道；人原本是活在神的面前，与神亲近的关系；以及神对人的心

意，神对人的托付，神对人的要求等各个方面的陈明。人是不同于其他一切的受造

之物，人乃是神照着祂的形像和样式所创造的，不是如青草，菜蔬，树木等的植

物，也不是如牲畜，野兽，飞鸟，鱼类，昆虫等一样的动物，更不是一个完全没有

自我，惟神的命令是从的机器人；人乃是具有生命的活人，是会活蹦乱跳的真人，

人也是如神一样具有位格，有自我意识，有自我的知觉，情感和意志，人的构造是

包含了一个物质性的身体的部份，就是人的血肉之躯，和一个非物质性的灵魂的部

份，并且人还具有善恶，对错，是非和真假的观念﹝就是人的良心﹞，好坏的观

念，永恒的观念，和敬拜神明的意识。所以，任何将人只视为是一种动物，乃是动

物进化而来的；或是认为被造，渺小有限的人能够判定浩大无限，创造万物的大能

的神是不存在的；或是认为人是可以变成神的，甚至是可以取代神，超越神的；或

是要人摒弃自我的欲望和自觉的意识，以使人成为是没有感觉，无是无非，无好无

坏，无情无义，无爱心死的那些世俗的理论，信仰和宗教，如进化论，无神论，佛

教「空」的境界等，都是完全不符合神创造人的本意。而男人和女人之间乃是相当

和相等，互补和伙伴的关系；神也将治理和管理一切受造之物的权柄托付给祂所创

造的人，要人好好地照管神所创造的一切受造之物；并且神最初所创造的亚当和夏

娃两个人，乃是被神安置在那代表着是活在神的面前的伊甸园里，所以最初人与神

之间是相互亲近的，最初人是活在神的面前的。 



 - 82 - 

其四，关于人与神原本亲近的关系变坏的根由的真理。就是有限渺小的人不

要顺从至善全知的神所决定的善恶，而要如神一般地自己做主来决定孰善孰恶，人

这样的自傲和自大就造成了人被罪恶的魔鬼所诱惑，自己选择去悖逆神，而落在了

罪恶之中，以致造成人与神的关系的破裂。例如，人类的始祖亚当和夏娃在伊甸园

里受到蛇所代表的魔鬼的诱惑，违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果子，要自己

来决定孰善孰恶，而不要听从神所决定的善恶，以致悖逆神而落在了罪恶之中，造

成他们与神原本亲近的关系的破裂。并且同样的，历世历代所有的世人也都因自己

要做主来决定孰善孰恶﹝其实，这就是如同亚当和夏娃一样吃了分别善恶树上的果

子﹞，而不要听从神所定的善恶的自傲和自大，以致忽视神，不信神，悖逆神，亵

渎神，离弃神，敌对神，而落在了罪恶之中，这就造成人与神之间不但是继续地处

于破裂的关系之中，更使得历世历代的人都是一直活在神的震怒之下。 

其五，关于人与神的关系变坏了的后果的真理。例如，亚当和夏娃犯罪以后

就被赶出了那代表着是活在神的面前的伊甸园，而人从此也就与神隔绝，不能再活

在神的面前，乃是活在伊甸园之外，那受到神的咒诅，充满着罪恶，苦难，辛劳和

愁烦的世界里。而人类的始祖亚当和夏娃违背神的禁令，吃了分别善恶树上的果

子，是想要自己做主来决定孰善孰恶，而不要听从神所决定的善恶，然而结果人不

但没有成为自己的主人，而自由自在，反而人是从此就落在了罪恶的权势之下，被

罪恶所辖制，捆绑，奴役和折磨，成为罪的奴隶而无法挣脱，无法自拔。人也从此

就落在了「灵性的死」的状态之中，以致神照着祂的形像和样式所创造的人所具有

的那分别善恶，对错，是非和真假的良心，变得是愈来愈麻木萎缩了，人的思念也

变得是愈来愈虚妄愚昧了，造成人对于那关乎真神的事情变得是无知和忽视，人也

成为是「欲行善而不能」，不但完全不会自己觉醒，去挣脱罪恶，并且也不会自己

主动地来寻求认识这位真神，以悔改而重新归向神，反而愈来离神愈远，根本无力

自救；既使是神原来照着祂的形像和样式所创造的人的善和好的本性，也从此就受

到罪恶的影响，导致罪成为了人性的一部份，人因而无法脱离罪恶。并且，人还会

要经历「身体的死」，就是一般所说的人的死亡，其物质性的身体会腐朽而归于尘

土，但其非物质性的灵魂却是继续地存在着；甚至人在永恒里，更要遭到神对罪恶

的审判和惩罚的报应的悲惨结局。而男人和女人之间，以及丈夫与妻子之间也从此

就处在一种扭曲和变态的关系之下。同时，连其他一切的受造之物也从此就落在了

罪恶黑暗的权势和败坏死亡的辖制之下而叹息劳苦，不但不再顺服神所托付人去照

管它们的权柄，反而是与人作对，使人受到很多自然灾祸的损伤和侵害。 



 - 83 - 

其六，关于神拣选圣经旧约时代的犹太人为实物教材的示范的真理。活在伊

甸园之外的人经过几代以后，就逐渐地完全忘记了有一位真神存在着，反而去敬拜

人自己所塑造的假神偶像；也完全忘记了这一位真神是谁；也完全忘记了这一位真

神是怎样的一位神；也完全忘记了宇宙万物，包括人，都是这一位真神所创造的；

也完全忘记了要去归向这一位真神，以蒙受神所赐的福乐。所以，在公元前 2100

年左右神先拣选了犹太人的祖先亚伯兰﹝后来神将他改名为亚伯拉罕﹞；而从公元

前 2100 年左右一直到公元前 400 年左右这约一千七百年的期间，神借着祂与犹太

人这个民族整体，以及与一些个别的犹太人之间的互动为示范，来表明耶和华乃是

这一位真神和祂是怎样的一位神，也显明人对神所流露的正面顺从和反面悖逆的不

同的态度和表现的比较，以及彰显神是怎样按着祂慈爱和公义的本性来对待人，并

且也宣示神对那些蒙祂拣选，归属于祂的人的要求的标准的真理等。就是，一方面

示范了人对神顺从或悖逆，悔改或顽梗，笃信或疑惑，倚靠或藐视，专一或多变，

感谢或抱怨，圣洁或世俗的实例的对比；而另一方面也彰显了神切望，呼召和等待

人从罪恶中悔改，归向于祂而蒙福的善意，神白白地宽恕人的过犯的恩典，神对那

些相信和跟从祂的人的要求和带领，看顾和供应，教导和规劝，奖励和指正，饶恕

和拯救，以及神对那些硬着颈项，不肯信神，以致终不悔改归向祂的人所会施行的

审判和惩罚的报应。 

其七，关于神为人所预备的那一条能使人脱离罪恶，回转归向神的道路，就

是神因着祂对人的爱，就照着祂在圣经旧约中的应许和预告，所差来的一位救主的

真理。而神所差来的这位惟一的救世主就是耶稣，祂是三一神的圣子的身份，但祂

却在两千多年前降生成为了一个低下卑微的犹太人，来到世上。并且，耶稣在约三

十岁的时候出来向当世代的人传道说，天国近了，你们应当悔改；同时，耶稣在世

时生平的言行和事迹，不但表明了神的荣耀和意旨，祂也走遍犹太全地和撒玛利亚

﹝现今的巴勒斯坦地区﹞的各城各乡，将很多的真理教导人，亦将神差了救主耶稣

来拯救人脱离罪恶，回转归向神的天国的福音宣讲于人，还怜悯帮助有需要的人，

更选召栽培神的工人去收神的庄稼，去替神得着人来归向神。而这其中，耶稣的教

导是包括了关于「悔改」，「信心」，「生命」，「真理」，「恩典」，「爱

神」，「爱人」，「未来」，「永恒」，「天国的特质」，「天国子民生命的特

质」和「天国的福气」等很多方面的真理。最后，耶稣还遵着神拯救人的计划的安

排，自己舍命，像一个罪犯一样，被钉在十字架上而死，但祂在三日后却从死里复

活了。其后，有四十天之久复活的耶稣向当时跟随祂的门徒们多次地显现，以挽

回，坚固，教导，提醒他们，并且还差派他们到各处去见证和传扬神在救主耶稣



 - 84 - 

里，拯救人脱离罪恶，回转归向神的福音；然后复活的耶稣就离世而归回到三一神

的圣父那里去了。 

其八，关于救主耶稣的死里复活在神对人的拯救上的重大意义和功用，和人

是因何而得着神的拯救的真理。亦即，人得着神的拯救乃是因着救主耶稣的死里复

活的重大的意义和功用，就是因着耶稣遵照三一神的圣父拯救人的计划的安排，自

己舍命被钉在十字架上而死，成为了赎罪的祭，以为有罪的世人的赎价，以致凡是

相信和跟从救主耶稣的人都可以白白地蒙神赦罪，而免受神对罪恶的审判和惩罚的

报应。并且，因着耶稣从死里复活，那凡是相信和跟从救主耶稣的人也就从死里复

活了，就是他们都会蒙神赐那再造的新生命，以取代其所原有，带着罪性的旧生

命，而成为一个新造的人，以致能够从其在相信和跟从救主耶稣之前的「灵性的

死」中复活过来，被神称为义，而脱离罪恶，归向于神。还有，凡是相信和跟从救

主耶稣的人，都会蒙神赐圣灵内住在他们的里面，以为他们已得着神的拯救的印

记，且为他们将来会得到神所赐的基业的凭据，圣灵还会带领，教导，帮助，指

正，提醒，坚固，鼓励，安慰他们，以及赐能力给他们去事奉神，服事人。再者，

当将来耶稣再来的时候，凡是相信和跟从救主耶稣的人，都还会具有一个是与耶稣

从死里复活以后所具有的复活的身体一样，但却是与他们活在世上时所原有的，神

当初所创造的，是出于尘土，会朽坏而归于尘土的，暂时性的，物质的血肉之躯不

一样的，那荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的新身体，而能永远地活在神的面前。

所以，人能够得着神的拯救，乃是本于上述神差派了救主耶稣来到世上以拯救人的

恩典，并且也是因着人在受到神的带领和感动之下，对于神所差来的这一位救主耶

稣的相信，接受和跟从的信心。而神的恩典和人的信心这两样都是神所赐的，并不

是由于人自己任何的好行为，也不是靠着人甚么样的出身，背景和资格，或是人任

何的东西，方法和努力，或是人遵守某些的传统，仪式和规条等，去配得，换得，

修得，学得，赚得或赢得神的拯救。除此之外，凡是相信和跟从救主耶稣的人更要

以持续不断地相信和跟从救主耶稣为粮食，来继续地喂养他们所得着的这个再造的

新生命，以致这个新生命才不会饿，不会渴，也不会枯萎衰残。 

其九，关于基督徒得到神的拯救以后所具有的新身份和新地位的真理。例

如，既然基督徒已蒙神赦罪，并且得着了神所赐再造的新生命，而使得基督徒不再

是陷于「灵性的死」之中，并且基督徒那分别善恶，对错，是非和真假的良心也不

再是麻木遮蔽的，而是重新变得是清洁无亏的，所以基督徒不再是与神隔绝，不再

是落在神的咒诅和忿怒之中，不再是惧怕神，与神为敌，不再是属乎神在圣经旧约

中所启示的律法，不再是受制于律法的管束和拘限，不再会受到神对罪恶的审判和



 - 85 - 

惩罚的报应，不再是落在罪恶的黑暗权势的辖制，捆绑，奴役和折磨之下的罪的奴

隶，不再是属于罪恶魔鬼，不再是魔鬼的儿女，不再是属于这个已经是落在了罪恶

之中的世界，不再是像瞎眼的一样，被虚假所蒙蔽住。反而，基督徒是与神和好，

同神亲近，以神为乐，是被神称为义，是脱离了罪恶，从罪恶里得了释放的义的奴

仆，是自由地活在真理之中的神的奴仆，是属于神，是圣灵内住于其里面的神的

殿，是神所重新创造，活在祂的面前的新人类，是神的国度﹝即天国﹞的子民，是

神的家里的儿女，是互为信仰上彼此相爱的弟兄姐妹，是神的后嗣，将来会承受神

所赐的基业，就是会与耶稣一同作王，重新受到神的托付，照管一切的受造之物。

但是，由于基督徒不再是属于这个已经是落在了罪恶之中的世界，以致基督徒会被

世人所排斥，恨恶和迫害；然而，神却差基督徒继续地留在这个世上，要基督徒

「在世界，却不属世界」地去配合和顺从内住在其里面的圣灵的带领和教导，学习

与内在和外在的罪恶相争战，以经历各样的考验和磨炼，俾能成长和成熟，而成为

神无瑕疵的儿女，配为圣洁的神所在的居所，并要将生命的道表明出来，就是活出

其所具有的再造的新生命，好像明光照耀在这弯曲悖谬的世代中，凭着爱神爱人的

心，一方面去见证和宣扬神差救主耶稣来拯救人脱离罪恶，回转归向神的大能的福

音，以荣神益人，并且另一方面也多多地行善助人，以减轻人在世上生活的艰难和

困苦。 

其十，关于神的国度﹝即天国﹞的真理。例如，神拯救人脱离罪恶，回转归

向神，并不只是对于每一位基督徒个别性的拯救，而是要使基督徒进入天国，成为

一个整体性的神的国度的一份子。这个神的国，乃是一个以救主耶稣为王，以真理

挂帅，以所有归属于真理的基督徒为子民的永远的国度；而神既是所有真理的创始

者，救主耶稣本身也就是真理，因此神的国乃是以追求，认识，接受，归属，遵

循，传讲，持守，捍卫真理为宗旨。所以，神的国并不是固守，局限，归属于某一

套的教条，某一种的意识形态，某一些的观念，某一个的主义，某一个的学说，某

一个的理论，某一个的体制，某一些的传统和仪式和规矩，某一种的文化，某一个

的运动，某一项的革命，某一个的教派或党派或组织罢了；而任何的虚假，谎言，

伪装，夸大，谬论，邪说，异端，妄行都绝对不能在此一以真理挂帅的神的国中立

足。并且，这个神的国是与世上的列国迥然不同的，也不是属于那已经是落在了罪

恶的权势之下的世界，因此神的国的建立不是凭着武力，金钱，运动，制度，人的

才能等，而是借着见证和宣扬神真理的道。这个神的国并不是指一个独立，富强的

犹太人的国家，亦不是指那些在世上以基督徒的信仰为常态的文化，或是以基督徒

的信仰为国教的所谓「基督教国家﹝Christendom﹞」，更不是指人类历史上的一

些伟大的帝国，或是中国清朝时代洪秀全所创立的「太平天国」。而圣经中记载了



 - 86 - 

耶稣所说的很多关于天国的比喻，以阐述天国多方面的特质；以及耶稣所说的「八

福」，以阐述天国子民八样生命的特质和天国各个方面的福气。 

其十一，关于那是基督徒的集合体的教会的真理。例如，教会乃是指那固定

地聚集在一起敬拜神和事奉神的基督徒的整体而言的，而并不是指教会聚会所在的

场所和教堂的建筑物；并且，教会也就是上述那个以救主耶稣为王，以真理挂帅，

以所有归属于真理的基督徒为子民的神的国的雏形。所以，教会乃是耶稣基督的身

子，耶稣基督是这个身体的头，而基督徒则是这个身体的各个肢体；这就是说，任

何一位基督徒，不论其在教会中服事的工作和职位的多少和高低，都只是教会这个

耶稣基督的身体的手，脚，耳，口，眼或鼻等的肢体，都要顺从那是教会的头的耶

稣基督，也都要互相联络，彼此相顾，而不要分门别类，造成嫉妒纷争，更都要使

用圣灵所分别赐给他们的属灵的恩赐，相互配搭，一起同工，各按各职地在教会参

与服事，以达成神的旨意和神所托付的工作，特别是去向普天下的人见证和传讲神

差救主耶稣来拯救人脱离罪恶，回转归向神的大能的福音。而每一个教会，无论大

小，都是一个基督耶稣的身体，但每一个教会也都是构成一个普世的基督耶稣的身

体，就是一个普世的教会的一部份。 

并且，不但每一位基督徒本身因圣灵内住在他的里面，乃是神的殿，那是基

督徒集合体的教会也是神的殿，所以每一位基督徒和教会整体都要成为圣洁，以配

为圣洁的神所在的居所。就是每一位基督徒都应当与罪恶，淫行分离，亦即基督徒

是不可以继续地去做自己在相信和跟从救主耶稣之前所行的那些不义，邪恶的事。

初世纪当教会刚开始被建立时，有一些教会的信徒们，特别是在当时商业鼎盛的城

市中的教会的信徒们，他们仍然继续地去参加在拜假神的庙中所举行的筵席，而吃

了祭假神偶像的食物，甚至与假神的庙中的庙妓发生淫行。这些，以及贪婪，偷

窃，诈骗；骄傲，争竞，嫉妒；谗毁，诽谤，辱骂；结党，纷争，仇恨；恶毒，残

酷，凶杀；荒宴，醉酒，纵欲；怨恨神，侮慢人，无怜悯，无信用，拜偶像等等，

都不是那身为是神的殿的基督徒所应当行的。并且，基督徒与基督徒之间则是务要

彼此接纳，彼此相爱，合而为一。而对于教会整体而言，教会应当与罪恶，虚假分

离，不可以世俗化，也不可以容忍罪恶，异端和邪说，更不可以有分门结党，纷争

嫉妒，混乱无秩序等的事发生。而教会与教会之间则务要彼此接纳，彼此尊重，彼

此相合，彼此扶持，绝对不可以互不相干，互相排斥，甚至攻击，迫害别的教会。

教会既是以真理挂帅，以所有归属于真理的基督徒为子民的神的国的雏形，所以教

会乃是真理的柱石和根基，而在教会中是务要尽力地，正确地传讲，教导，解说神

在圣经中所启示的真理的道，也是绝对不可以容许罪恶和虚假，异端和邪说立足于



 - 87 - 

教会之中的；因此神在教会中设立了担任带领和教导工作的使徒和先知，牧师和教

师，长老和执事，以及传福音的，行异能的，帮助人的等，以建立教会，造就基督

徒在真道上同归于一，不被一切异教之风摇动，不随从各样的异端。不但如此，教

会更要提防，抵挡罪恶的魔鬼对教会处心积虑，毫不放松，变本加厉，万箭穿心，

无孔不入的迷惑，腐蚀，压制，攻击，破坏和迫害；但是，圣经中则记载耶稣宣告

说，在神的保守关顾，带领教导，提醒鼓励，扶持坚固之下，阴间罪恶的黑暗权势

是绝对不会胜过属神的教会。 

其十二，关于未来，直到永恒的真理。例如，从当年耶稣在世上时，直到今

日这过去的约两千年以来，耶稣所应许，所预告的很多事情都得到了应验和成就；

其中，在这长达约两千年的期间，绝大多数的犹太人都一直不肯接受耶稣就是神所

差来的救主，以致他们被排除在神的国之外；反而，在当初圣灵带领，帮助极少数

的一些跟随耶稣的犹太人的基督徒，到各处去传扬神在救主耶稣里，拯救人脱离罪

恶，回转归向神的大能的福音的努力之下，很多的外邦人﹝即非犹太人﹞却因此相

信和跟从了救主耶稣，而进到神的国里，成为天国的子民，在世界各地成立了无数

的教会。这乃是应验了耶稣所预告的，从东，从西，从南，从北将有许多人﹝指非

犹太人﹞会来，在神的国里与亚伯拉罕，以撒，雅各一同坐席﹝指很多的非犹太人

会与父，子，孙三代犹太人的祖先亚伯拉罕，以撒，雅各一同在神的国里的意

思﹞，惟有本国的子民﹝指犹太人﹞竟被赶到外边黑暗里去，在那里必要哀哭切齿

了。因此在未来，福音的工作会在非犹太人的当中持续地推广和进展；而犹太人则

也必须要接受神所差来的救主耶稣，相信和跟从祂，才终能使得犹太人的全家都得

着神的拯救。 

但是，如上所述，教会在从过去约两千年以来，却是如耶稣所预告的，遭到

罪恶的魔鬼对教会各式各样的迷惑，腐蚀，压制，攻击，破坏和迫害的阴谋和伎

俩，然而也如耶稣所应许的，阴间罪恶的黑暗权势是绝对不会胜过属神的教会。不

过，魔鬼对于基督徒和教会的迷惑，腐蚀，压制，攻击，破坏和迫害却会愈演愈

烈，愈加白热化，基督徒会陷在患难里，被杀害，被恨恶；还会有许多行大神迹，

大奇事的假基督和假先知起来迷惑人，使人跌倒，彼此陷害，彼此恨恶，爱心冷

淡。而最后更会有一位最终的，真正的，也是最厉害的特殊人物「敌基督」兴起

来，他抵挡耶稣，逼迫教会，杀害基督徒；他高抬自己，自称是神，受到世人的拥

护，附从和崇拜；他照着罪恶的魔鬼的作为，行各样的异能神迹和一切虚假的奇

事，并且在受他迷惑而沉沦的人的身上行各样出于不义的诡诈。同时，世上也会发



 - 88 - 

生战争，饥荒，地震等很多的灾难，而这些的灾难会愈趋严重，直到发生一个史无

前例，前所未有的「大灾难」。 

这些都是耶稣所预告和应许的，祂将来必要再来之前所会发生的一些征兆；

而将来耶稣的再来乃是为了要将教会和基督徒从那位最终的敌基督的迷惑，攻击，

迫害中拯救出来，并且要废掉和灭绝那位最终的敌基督和他的同党，以开启一个新

的世代的来临。所以，将来耶稣再来的时候乃是所有忍耐到底的基督徒的得救完全

实现，没有玷污，无可指摘，安然见主，蒙神恩福，得荣耀和冠冕，奖赏和赏赐，

享受神所赐满足和永恒的福乐的日子。并且，将来耶稣再来的时候也是当初神六日

所创造的这个暂时性的，是神为了要达成祂创造人的全盘大计划的布景的天地﹝请

见下文中论及「重生的基督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较」时，对于神创

造人的全盘性的大计划的讲论﹞，因人悖逆神而犯罪的后果，已经是完全变质了，

而成为一个充满着罪恶和苦难的现今的世界，会被烈火所销化而过去，取而代之的

则是神所重新创造的一个新的天地﹝「新天新地」﹞的日子。还有，将来耶稣再来

的时候亦是耶稣对罪恶施行神最后的审判和惩罚的报应的日子，届时那相信和跟从

救主耶稣的基督徒和那硬着颈项，至终不认罪悔改，不肯相信和跟从救主耶稣的非

基督徒，两者会遭到截然不同的结局。前者的结局乃是会得荣耀，得冠冕，得奖

赏，得赏赐，也就是以神所赐再造的新生命，以及荣耀的，不朽坏的，灵性的复活

的新身体，永远地活在万福恩源的神的面前，蒙受神所赐的恩福，享受满足的，永

恒的福乐，重拾神对人最初的托付以照管一切受造之物；而后者的结局则是会遭到

神对其罪恶的审判，定罪和惩罚的报应，使其下到地狱，落入与神永远的，全然割

断的「永远的死」之中，以致永久地遭受那充满罪恶和苦难，极度恐怖和悲惨，令

人哀哭切齿的刑罚。再者，将来耶稣再来的时候还会是那现今是落在了罪恶黑暗的

权势和败坏死亡的辖制之下，而叹息劳苦的其他一切的受造之物，也同样地得到神

的拯救而复兴，不再沮丧挫折，叹息劳苦，而能脱离罪恶和败坏的辖制，得享自由

的荣耀的日子。 

我在上面花了相当长的篇幅，将神在圣经中所启示的真理扼要地分为十二个

大的方面加以列举出来，因为基督徒对于这些真理的深入的认识和了解，在基督徒

学着去活出其所具有的那再造的新生命的造就过程中乃是绝对重要的；就如同在人

猿泰山学着去活出人的样式的过程中，泰山对于人的样式应当是怎么样的清楚的认

识乃是绝对重要的一样。但是如前所述，也如同泰山在从他以往所有的，那与猩猩

相同的动作举止，生活习惯，思想观念之中全然地改变过来以前，他是不可能会完

全地活得像一个人的样式，以致泰山仍旧还是会流露出猩猩的动作举止，生活习



 - 89 - 

惯，思想观念来一样；一位基督徒在从他相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，还没

有忘记的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏

差之中全然地改变过来以前，他是不可能会完全地活出他所具有的那个再造的新生

命的样式，以致这位基督徒仍旧还是会犯罪，也继续地还是在犯罪。所以，就如同

在人猿泰山学着去活出人的样式的过程中，只对他讲说人的样式应当是怎么样的，

但却不指明猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念与人的样式之间巨大的差异，这

种教导，造就泰山的方式是并不够的，也是并不正确的一样；如果在基督徒学着去

活出其所具有的那再造的新生命的造就过程中，只对基督徒讲解神在圣经中所启示

的真理是些甚么，但却不言明基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，已先入

为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗

的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差等的缺失，也

不指明基督徒所旧有的，世俗的习惯倾向，观念想法，方法做法与神在圣经中所启

示的真理的道之间南辕北辙的截然的不同，这种教导，造就基督徒的方式同样是并

不够的，也是并不正确的。 

因此，我常常利用讲道，教主日学，向人传福音，与人交谈和通讯，撰文和

写书的每一个机会，将神启示在圣经中真理的道与人世俗的观念和想法，方法和做

法之间的不同详细地加以指明和解说，为的是要人在相信和接受神真理的道的同

时，也摒弃其所原有的，已先入为主，根深蒂固的，甚至还很留恋的，世俗的人的

观念和想法，方法和做法。我在上文中就曾将圣经的旧约和新约中所记载的，以及

今天基督徒在服事神的时候所会落入的，各式各样与神真理的道不合的偏差，异端

和邪说一一地列举了出来以为警戒。但是，我在这样做的时候却发觉，很奇怪的

是，人相信和接受神真理的道似乎比较容易；但是当说到神真理的道的意义和应用

是与人世俗的观念和想法，方法和做法截然不同的，而在相信和接受神真理的道的

同时，是一定必须要舍弃人所原有的，是与神真理的道相抵触的世俗的观念和想

法，方法和做法的时候，人却是十分地抗拒和反对。例如，当我向中国人讲说「神

爱世人」的时候﹝这是上述神在圣经中所启示第二个方面的真理﹞，听者似乎还觉

得蛮好的，蛮赞同的；但是，在我进一步地说到这「神爱世人」的真理所代表的意

义和应用，就是神也爱曾经侵略，杀害过中国人的日本人，而中国人的基督徒应当

要以神那「爱仇敌的爱」去原谅，接纳，关爱日本人的时候，却遭到听者很大的抗

拒和反对。﹝这个例子可以适用于对任何我们所恨恶的人，不是吗？﹞ 

另外，当我讲说人能够得着神在救主耶稣里的拯救，乃是本于神白白地赐给

人的恩典，以及因着人受到神的带领和感动所产生的信心，而不是凭着人的好行为



 - 90 - 

的时候﹝这是上述神在圣经中所启示第八个方面的真理﹞，听者似乎也还觉得蛮好

的，蛮赞同的。但是，在我进一步地说到这「人得救是本乎恩，也因着信，这﹝恩

和信﹞都是神所赐的，而不是凭着人的好行为」的真理所代表的意义和应用，就是

那些有好行为的所谓的「好人」和「圣贤」，如果他们不相信救主耶稣，他们不但

是不会得到神的拯救，以致不能进入天国，反而是要受到神对罪恶的审判和惩罚的

报应，而遭受令人哀哭切齿的永刑；但那些做了坏事的「坏人」，甚至杀人犯，如

果他们真心地认罪悔改，相信和跟从救主耶稣，他们是会得到神的拯救，而进入天

国，得享神所赐满足和永恒的福乐的时候，却遭到听者很大的抗拒和反对。如此看

来，一个说自己是相信和接受神真理的道的人，但是如果他却一直执意不肯放下自

己所原有的仇恨报复的意识，不肯放下自己所原有的功德善行的观念，就是不肯摒

弃自己所原有的，与神真理的道不合的世俗的观念和想法，方法和做法，那么他其

实并没有真正地相信，接受和了解神真理的道；而他仍旧还是活在自己所原有的，

与神真理的道相左的世俗的观念和想法，方法和做法之中，以致他根本无法活出那

再造的新生命的样式来，并且他还是继续地会犯罪，也还是继续地在犯罪。 

2) 神真理的道与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及眼见的现象的差

异 

如我在前面论及「对于基督徒的重生第四种的看法」时所提到的，圣经的旧

约和新约中列举了很多与神真理的道不合的偏差的异端和邪说以为警戒，而今天基

督徒在服事神的时候，也常常是流于各样的偏差，异端和邪说；不但如此，圣经中

更有不少的经文一再地提醒基督徒不要落在与神真理的道相左的世俗的观念和想

法，方法和做法之中；例如， 

− 「不从恶人的计谋，不站罪人的道路，不坐亵慢人的座位﹝「亵慢人」

是指亵渎神的人﹞；惟喜爱耶和华的律法﹝「耶和华的律法」一般是指

神在圣经旧约中所启示的诫命，律例，典章和法度，也用以代表神在整

本圣经中的启示﹞，昼夜思想，这人便为有福」﹝旧约诗篇一篇 1-2

节，和合本﹞； 

− 「与智慧人同行的，必得智慧；和愚昧人作伴的，必受亏损」﹝旧约箴

言十三章 20 节，和合本﹞； 

− 「你们要谨慎，恐怕有人用他的理学﹝即哲学﹞和虚空的妄言，不照着

基督﹝即耶稣﹞，乃照人间的遗传和世上的小学，就把你们掳去」﹝新

约歌罗西书二章 8节，和合本﹞； 



 - 91 - 

− 「你们若是与基督同死﹝指基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，其所原

有的，带着罪性的旧生命已经被神所赐那再造的新生命取代了，以致基

督徒能脱离罪恶的意思﹞，脱离了世上的小学，为甚么仍像在世俗中活

着，服从那不可拿，不可尝，不可摸等类的规条呢？这都是照人所吩

咐，所教导的。说到这一切，正用的时候就都败坏了﹝指这些人所吩

咐，所教导的规条，其实缺乏真正和长久的价值﹞；这些规条使人徒有

智慧之名，用私意崇拜，自表谦卑，苦待己身，其实在克制肉体的情欲

上，是毫无功效﹝在此「肉体的情欲」并不是单指男女之间越轨的情

欲，而是泛指人的罪性所会造成的所有罪恶﹞」﹝新约歌罗西书二章

20-23节，和合本﹞； 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗写信给他的同工，也是他在信仰上的儿子提

摩太，对他说﹞提摩太啊，你要保守所托付你的﹝指要提摩太去向人宣

讲，劝勉，教导神真理的道的托付﹞，躲避世俗的虚谈和那敌真道似是

而非的学问﹝指那与神真理的道相抵触的学问，下同﹞。已经有人自称

有这学问，就偏离了真道」﹝新约提摩太前书六章 20-21 节，和合

本﹞； 

− 「岂不知与世俗为友，就是与神为敌吗？所以凡想要与世俗为友的，就

是与神为敌了」﹝新约雅各书四章 4 节，和合本﹞； 

− 「不要爱世界和世界上的事；人若爱世界，爱父的心就不在他里面了

﹝「父」是指三一神的圣父，下同；「爱父的心就不在他里面了」或译

为「天父的爱就不在他里面了」﹞。因为凡世界上的事，就像肉体的情

欲，眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来的，乃是从世界来的。

这世界和其上的情欲都要过去；惟独遵行神旨意的，是永远常存﹝这段

经文中的「世界」是指那已经是落在了罪恶之中的世界；「情欲」则并

不是单指男女之间越轨的情欲，而是泛指人的罪性所会造成的所有罪

恶﹞」﹝新约约翰一书二章 15-17节，和合本﹞； 

− 「不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善

良，纯全，可喜悦的旨意﹝同样的，这段经文中的「世界」是指那已经

是落在了罪恶之中的世界﹞」﹝新约罗马书十二章 2节，和合本﹞。 

所以，我曾经在我们的教会讲过两篇关于一般世俗的观念和想法，方法和做

法，甚至一些世上眼见的现象，乃是与神真理的道完全相异，相抵触的证道；兹将

这在很多方面的对比陈述于下： 



 - 92 - 

− 一般世俗的「无神论，别神论，多神论，泛神论，人变成神，宇宙万物

的整体就是神，日月星辰就是神，掌控大自然的原理原则就是神，大自

然中的大力量和大能量就是神，善恶两分的二元论，有善神恶神，大神

小神，主神副神，男神女神，中国神外国神之分，或是殊途同归，万流

归宗，条条大路通罗马，一贯道，统一教，犹太教，伊斯兰教，佛教，

印度教，摩门教，耶和华见证人，各种民俗信仰，相信主义和制度，甚

至只相信自己，就是自己要为主为神等」的信仰和观念；这乃是与「独

一真神耶和华乃是圣父，圣子，圣灵三者同等并立，以爱合而为一的三

而一，一而三的三一神」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第一个

和第二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「不要太死心眼，凡事都没有绝对的，不要信的太迷，不要

把所有的蛋都放在一个篮子里，要把心思放开﹝open mind﹞，心思要活

一点，要接纳不同的讲法，要有几个不同的选择，要面面俱到，要灵验

才拜，不灵验就拜别的；就是又信耶和华神，又信自己，又信别神，也

就是在今生要享世上的福，在永恒里要享天国的福，亦就是既想要得到

新生命，又不愿意舍弃旧生命的那种脚踏两条船，想两者兼得，但却往

往落得是左右为难，舍本逐末，因小失大，两头都不着」的心态和下

场；这乃是与「对神要认定，要忠诚，要专一无二，要单纯，执着地相

信，不三心二意，不左右逢源，不虚伪地口头上敬拜神，心却远离神，

不以任何的人事务来取代神，就是不但不拜别的神明偶像，也不随从任

何与神真理的道相异，相抵触的世俗的观念和想法，方法和做法，并且

更不要为了贪图名利和地位而不顾神，因为神是妒忌的神，祂严禁人别

有所拜地去随从那些虚假不实的假神偶像和荒谬错误的异端邪说」的真

理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第一个和第二个方面的真理﹞，相

异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人只要凭着自己的直觉﹝intuition﹞，良心

﹝conscience﹞，甚至所谓的内在的光﹝inner light﹞，经过人的沉

思，默想和内省﹝contemplation, meditation and reflection﹞的方

法和过程，人就可以，也才可以知道真理和认识神」的说法和做法；这

乃是与「有罪的世人乃是落在了灵性的死的状态之中，并且罪性成为了

人性的一部份，以致人所具有的那分别善恶，对错，是非和真假的良

心，变得是愈来愈麻木萎缩了，人的思念也变得是愈来愈虚妄愚昧了，

造成人对于真理和真神变得是无知和忽视；因此人惟有从，人也只需要



 - 93 - 

从神在圣经中关于祂是怎样的一位神和对于其他的真理的启示，特别是

圣经中关于三一神的圣子耶稣降世成为人，祂的本身和祂在世上时生平

的言行和事迹，以及祂被钉在十字架上而死，三日后从死里复活的记

载，人才可以，也就可以真正地知道真理和认识神」的真理﹝此乃是上

述神在圣经中所启示第二个，第五个和第七个方面的真理﹞，相异，相

抵触的； 

− 因着世上「多灾多难，弱肉强食，罪恶泛滥，善恶无报」的现象，以致

人认为神是「老天无眼，喜怒无常，时善时恶，是非不明，纵容放任，

无力除恶」的想法；这乃是与「神是至善，神没有恶，神不造恶，神是

慈爱，神是公义，神是全能；而人在世上会遭受苦难，乃是人因悖逆神

而犯了罪，就落得是偏离了至善的神，也造成人与圣洁的神隔绝，以致

人不能再活在神的面前的必然的后果」的真理﹝此乃是上述神在圣经中

所启示第二个和第五个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 道家「塞翁失马，焉知非福，塞翁得马，焉知非祸的世事无常」的说

法；这乃是与「神不改变，神乃是常」的真理﹝此乃是上述神在圣经中

所启示第二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「善恶两分，彼此对立的二元论」；这乃是与「创造宇宙万

物的首因耶和华神，祂是至善的，在祂完全没有恶，没有不义，恶并不

是祂创造的，恶乃是偏离了先存的至善的神的结果，就像错的答案乃是

偏离了先存的对的答案的结果一样」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所

启示第二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 善恶二元论中所说「善与恶永久并存并立，但却如南辕北辙，水火不相

容，有时善涨恶消，善就彰显，有时却恶涨善消，恶就横行，以致善恶

杂陈于世」，以及道家太极中所言「宇宙间阴阳两分，彼此相对并立，

阳涨则阴消，阴涨则阳消，就如日和夜，生和死」的观念；这乃是与

「至善的耶和华神，祂不但创造了宇宙万物，祂还掌管万有，既使是那

偏离了先存的至善的神所产生的恶，也是在祂的掌控之下，以奇妙地借

恶以成善，去达成祂那善的美意，包括让悖逆神而犯罪的人，自作自

受，自食其果地受到犯罪必然的恶的后果而遭受苦难，以提醒，警戒人

要悔改归向神」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个方面的真

理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「以五十步笑百步，或是以可因时，因地，因事，因人而制

宜的相对性，模糊的灰色来看善恶，因此就否定了绝对性的善恶的存在



 - 94 - 

和区别」的看法；这乃是与「在至善的神的眼中，非善即恶，非圣即俗

的绝对性的善恶，圣俗的黑白鲜明的分垒」的真理﹝此乃是上述神在圣

经中所启示第二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人本主义，人为中心，神是要照着人的想法和心意去行，

答应和满足人的期望和要求」的心态；这乃是与「人是神所创造的，人

是必须要以神为主，尊神为大，遵照着神所定的善恶的标准，和神的旨

意和道路去行，方能永远安稳地活在万福恩源的神的面前，得享神所赐

那满足的，永恒的福乐」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第三个

和第四个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「神也会像一般人拜神明所以为的那样，或是借着给人好

处，答应和满足人所求，所要的，来吸引和利诱人去相信和敬拜神，或

是借着惩罚，灾祸，来吓唬和迫使人去随从和事奉神，以达到神要辖制

人，驾驭人的目的」的观念和想法；这乃是与「神对人总是存着善的心

意和企图，所以神要人相信，归向和顺从祂，决不是要支使人，奴役

人，而是为了要使人得到那惟有在神的面前活着，才会享受到的真正美

善，满足和永恒的福乐；因此，神并不是要人像机器人一样，没有思想

地，盲从式地服从祂，神也不是要人在毫无选择的情形下，心不甘情不

愿地服从祂，神更不是像罪恶的魔鬼那样，诱惑和欺骗人去服从祂；神

乃是要人在自己能够选择，自己清楚明白的情形下，心甘情愿地去自己

选择要顺服神」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个和第九个

方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人按着自己所决定的善恶和自己所认同的时尚流行的标准

去行事为人的态度」，以及「以成败论英雄，以果效定是非，以贫富分

贵贱，为达目的不择手段的实用主义」；这乃是与「人是要遵着神在圣

经中所启示的真理的道而行」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第

四个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 被大多数的科学家所相信和接受的达尔文所提出的「进化论，包括人乃

是从猿猴进化而来的」的理论；这乃是与「宇宙万物，包括人，都是神

大能的创造」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个和第三个方

面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗敬拜神明的「人随时都可以来到所拜的神明的面前，向神明奉

献一些金钱或东西，以祈求神明的指点，保佑，帮助和赐福」的想法和

做法；这乃是与「人因为自己对真神忽视，不信，悖逆，离弃，亵渎和



 - 95 - 

敌对的罪，乃是与圣洁的神隔绝的，因此人是根本不能来到神的面前，

向神祷告祈求，人也是不能活在神的面前」的真理﹝此乃是上述神在圣

经中所启示第五个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「为所拜的神明造个塑像，替神明建个庙宇，拿自己所拥有

的东西献给神明，甚至落得圣物崇拜，圣地朝圣，以期能得到神明的保

佑，帮助和赐福」的做法；这乃是与「受造的人使用受造的物，既使是

最珍贵的金银宝石，替神这位大能的造物主所塑造的死的像，是绝对不

能代表这位活的神，且不但不能代表神，还会贬低了神的崇高，伟大和

荣耀，所以神严禁人为祂造像，也禁止人去拜偶像；而人所建让神居住

的殿宇则是在局限神，因为创造和掌管万有，本质是灵的神乃是无所不

在的，祂无时无处不在垂看世人，祂也随时随地都与基督徒同在，祂是

绝对不会只在人所建让神居住的殿宇那里的，或是只在教堂里的；并且

神既是创造宇宙万物，创造人的造物主，天下万物，包括人和人所拥有

的一切东西，就都是属神的，所以人是绝对不可能拿甚么自己的东西来

献给神，而因此可以邀功图赏地得到神的保佑，帮助和赐福」的真理

﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个和第三个方面的真理﹞，相异，

相抵触的； 

− 儒家「人性本善，所以借着修身养性，教化人心，发扬人的良知，人就

可以自救而脱离罪恶」的说法；这乃是与「人是落在了灵性的死之中；

而神照着祂的形像和样式所创造的人所具有的那分别善恶，对错，是非

和真假的良心，变得是愈来愈麻木萎缩，人的思念也变得是愈来愈虚妄

愚昧；因此就造成人对于那关乎真神的事情变得是无知和忽视，人也成

为是欲行善而不能，以致人都犯了罪，都一直陷在罪恶黑暗的权势的辖

制，捆绑和奴役之中，而罪性也成为了人性的一部份，人不能挣脱，就

使得人完全无法自己觉醒，去脱离罪恶，亦即人根本无法自救，人也不

会自己主动地来寻求认识这位真神，以悔改归向祂」的真理﹝此乃是上

述神在圣经中所启示第五个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人有好人和坏人之分，自己乃是好人」的观念；这乃是与

「世人当中没有义人，连一个也没有，就是连我们自己，以及基督徒在

相信和跟从救主耶稣之前，也都并不是好人，不是义人，而是罪人；所

以基督徒乃是知道自己不是好人的人，但却因相信和跟从救主耶稣，才

蒙神白白地赦了罪，并蒙神赐那再造的新生命，以致能够脱离罪恶，而



 - 96 - 

被神称为义，以活在神的面前」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示

第五个和第八个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「以人的行为的好坏，来判定谁是好人，谁是坏人，就是那

在行为上做了好事的人就是好人，而那在行为上做了坏事的人就是坏

人」的观念；这乃是与「人的生命决定了人的行为如何，而不是以人的

行为的好坏来判定人的生命如何，就是凡是具有好生命的人就一定会做

好事，而凡是具有坏生命的人则只会做坏事，所以人必须先要在生命上

彻底地改变，然后才能行出真正的美善来；而人惟有借着相信和跟从神

所差来的救主耶稣，回转归向神，才能蒙神赐那重新创造，是有真正的

仁义和圣洁的新生命，以取代人所原有的那带着罪性的旧生命而重生，

如此人在生命上才会产生彻底的改变和更新；并且，凡是相信和跟从救

主耶稣的人更要以持续不断地相信和跟从救主耶稣为粮食，来继续地喂

养他们所得着的这个再造的新生命，以致这个新生命才不会饿，不会

渴，也不会枯萎衰残」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第五个，

第八个和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「世人虽然是活在那带着罪性的旧生命中，以致常常悖逆

神，也亏欠人，但只要是照着一般人的标准和规定，去做了一些一般人

视为的好事，却就会受到一般人的称赞，推崇和标榜」的情形；这乃是

与「相信和跟从救主耶稣的人是具有神所赐那重新创造的新生命，以取

代了其所原有的那带着罪性的旧生命，以致能活出此新生命如神一般真

正的美善来，但却因如此所行的并不见得是合乎世俗的标准和要求，故

而常会被世人所排斥，恨恶和迫害」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所

启示第五个，第八个和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人是凭着自己的出身背景，美德品格，善行功德，就能够

配得，也才能够换得，赢得神的拯救而蒙福」的想法；这乃是与「每一

个人的得救，都是本乎神赐给人白白的恩典，也是因着人对神的信心，

而这恩典和信心两样都是神所赐的，并不是由于人自己的好行为去配

得，去换得，去赢得，去赚得神的恩典」的真理﹝此乃是上述神在圣经

中所启示第六个和第八个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「眼见为凭，眼见而信」的心态和做法；这乃是与「对于神

所应许的那所盼望之事的实现，和所尚未见到成就之事的达成，具有确

实的把握的信心，以致行事为人是凭着信心，不是凭着眼见，并且是顾

念所不见的，不是顾念所见的，因此只相信和遵循，并且持守神在圣经



 - 97 - 

中所启示的应许和真理，而不凭着眼见的现象，不观兆，不随缘，不算

命，不求签，不看风水」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第六个

和第八个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「单爱对自己好的人的狭窄的爱，要占有对方以满足自我的

肤浅的爱，只是情绪上一种喜欢对方的感觉的爱」；这乃是与「神爱悖

逆和敌对祂的人，就是神爱仇敌的长阔高深的爱，并且甘愿为对方牺牲

自我的无私的爱，以及以具体的行动去谋求对方的益处的实质的爱」的

真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个，第六个和第七个方面的真

理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「只凭着以善报善，以恶报恶，点到为止，量力而行，不痛

不痒，吝于牺牲，不愿舍己，甚至反而要先衡量一下对自己是否有好

处，是否是符合自己的价值标准，是否会损坏自己的清誉和形象的态

度，而去行善助人的一些爱人的表现」；这乃是与「不要以恶报恶，要

常追求良善，而能以善胜恶，不加害于人，不记恨人，不咒诅人，不报

复人，反而爱人不可虚假，忍受别人的咒骂，毁谤和逼迫，善待人，祝

福人，不求自己的益处，而求别人的益处，就是为了别人的益处，宁愿

放弃自己可享的权利，甚至放下自己的身段和喜好，积极主动地去帮助

人，留心去做人以为美的事，尽力与人和睦，并且传扬福音以帮助别人

愿意相信和跟从救主耶稣而得救」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启

示第七个和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「一个人的一生冥冥之中是被一个固定的命运所操纵着的宿

命论，以致人只能无奈地听天由命，或是把神当做是一个没有感情，没

有自我意志，没有思想，只会呆板地照着预定的程式运作的机器」的想

法和态度；这乃是与「神是具有位格，有自我意识，有知觉，情感和意

志的活神，神是掌管万有的大能的主，既使是罪恶也在祂的掌控之下，

以借恶而成善，神是至善无恶的，是既慈爱又公义的，是关爱看护人

的，因此人可以向神祷告，祈求祂赐与怜悯和恩典，带领和帮助」的真

理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个和第四个方面的真理﹞，相

异，相抵触的； 

− 一般世俗的「只倚靠自己，或是倚靠别人，或是倚靠超自然性的命运，

气数，兆头，风水，签卦，圣物，或是倚靠求仙念佛」的态度和做法；

这乃是与「倚靠大能大力的耶和华真神，以达成远超过自己有限的能力



 - 98 - 

所能做到的事」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个和第四个

方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「标榜人的才能，强壮和伟大，借着宣扬人定胜天，以企图

激励人努力上进，自立自强」的说法和做法；这不但是幼稚，自大的可

笑，也乃是与「人是渺小，软弱和有限的受造之物，惟有创造宇宙万物

的神是浩大无限的，是全在，全知，全能的，是崇高，伟大和荣耀的，

所以人是要敬拜神，赞美神，倚靠神，感谢神」的真理﹝此乃是上述神

在圣经中所启示第二个和第四个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 儒家「修身养性，启发良知」，法家「崇法尚纪，赏罚分明」，道家

「清虚无为，顺应天道」，佛教「清心寡欲，空即是佛」，一般世俗的

借着环境，教育，制度，文化，榜样，奖励，宣传，运动，甚至革命

﹝其实往往是落得「以暴易暴」，不是吗？﹞等的方法和手段，以及在

某一件事上改过自新，将功抵罪，甚至干脆把世上所有的坏人都除掉，

而企图把人那带着罪性，像是「烂了的苹果」一样的旧生命修补好，并

把这个充满罪恶和苦难，也像是「烂了的苹果」一样的世界修补好，以

达到「天下一家」，「大同世界」，「理想国」的境界，或是脱离尘

世，避世隐居，以为可以「独善其身」，以为可以建立一个单独的「人

间天堂」的小社区的努力；这乃是与「人和现今的天地落在罪恶和苦难

之中，乃是因为人忽视神，悖逆神，离弃神，敌对神而犯了罪的后果，

所以人都是有罪的，而人惟有相信和跟从神所差来的救主耶稣，回转归

向神，才能蒙神赐那重新创造的新生命，以取代人所原有的那带着罪性

的旧生命而重生，而脱离罪恶和苦难，也才会有神所重新创造的新天新

地的来到，以取代现今这个落在罪恶和苦难之中的天地，而使万物都得

以复兴」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第四个，第五个，第八

个和第十二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗和道德家企图「利用隐恶扬善，榜样模范，宣传倡导，风气运

动的手段，就是对于某人在某时所做的某件好事特别地加以表扬奖励，

歌功颂德，但却对于此人和一般人所经常会有的缺失和过犯刻意地加以

掩饰淡化，避而不提，以期能藉此促使大众去依样画葫芦地争相仿效

之，终而会普遍地造成人愈来愈趋善避恶，行善做好，助人济世」的方

法和做法；这乃是与「一个人能够不自以为义，不骄傲自许，不冷漠独

善，不轻看需要帮助的人，不鄙视有过失的人，不报复曾经对不起自己

的人，而真心地接纳，帮助，饶恕和关爱他人，尤其是曾经亏欠自己的



 - 99 - 

人，乃是这个人必须要先清楚地认识到自己其实乃是一个不是好人的

人，自己是常常地悖逆神，也亏欠人而犯罪的，并且更清楚地认识到自

己是需要别人的饶恕和接纳，也是更需要神的慈爱和怜悯，恩典和帮

助，就是神本着祂对人那长阔高深的爱，一直都耐心地等待人认罪悔

改，而人借着相信和跟从神所差来的救主耶稣以归属于神，就能蒙受到

神白白赦罪的恩典，并蒙神赐再造的新生命以重生，且从此就得着神的

带领，帮助和赐福」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第二个，第

五个和第八个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 道家和自然主义者所强调的「顺应天道，天人合一，就是人要顺着大自

然运作的方式而活，人要回归大自然，配合大自然，甚至与大自然相结

合」的观念和做法；这乃是与「当初大自然确实是至善的神所创造的，

是神看为好的，但是因为人悖逆神，离弃神的罪的后果，现今的大自然

是已经落在了罪恶和苦难之中，所以现今的大自然中很多常见的现象和

方式，例如弱肉强食，天灾无情，生老病死，善恶无报等，人又岂能去

顺应和效法呢？但人却是应当要回归于至善的神，顺从神和神所启示在

圣经中的真理，而与神相合一」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示

第二个和第五个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 佛教「要人抛弃个别自我的欲望和自觉的意识，以达到一种空和无我的

境界，而觉悟成佛，超脱轮回；其实乃是成为一个没有感觉，无是无

非，无好无坏，无情无义，无爱心死的人，最终还会溶入整个的宇宙万

物之中，不再个别地存在着」的教导；这乃是与基督徒「要相信和跟从

神所差来的救主耶稣，而得着神所赐那再造的新生命，并且舍弃自己所

旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记

的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做

法，误解谬见，无知偏差等，而达到舍己的境界，并且也改以神真理的

道为自己新的定见，而心意更新而变化，以致能活出那再造的新生命的

样式，作神无瑕疵的儿女，表现如神一般的美善和光明来，最终也以此

新生命，和一个荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的新身体，个别性地存

在着，同时与其他所有的基督徒一起永远地活在神的面前，享受神所赐

那满足的，永恒的福乐」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第七个

和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般信仰和宗教所提倡的「禁欲主义，苦修主义和修道主义，甚至自我

虐待式地自刺，自割，自鞭，自残，自阉，禁食，守独身，绑刺带等，



 - 100 - 

以企图压抑，克制，消除自己罪恶的私欲」，或是相反的「不必顾忌甚

么，可以随心所欲地任意放纵自己的私欲而行的纵欲主义和享乐主义」

的观念和做法；这都乃是与「惟有神所启示在圣经中的真理能使人从这

些无谓的，无用的，悖逆的虚假，捆绑和罪恶之中得到释放，而自由地

去活在真理之下，以致可以脱离罪恶，也不再受到神的律法的标准的审

判，定罪和惩罚的报应，并且能够在圣灵的带领和帮助之下，真正地活

出神所赐那再造的新生命的如神一般的美善来」的真理﹝此乃是上述神

在圣经中所启示第四个和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人死如灯灭，人死以后就不复存在了，所以人的指望就只

是在今生，因此人要努力，奋斗，以期在现今这个世界里能够成功发

达，富足尊贵，立业立功，立德立言，扬名立万，家喻户晓，以致生前

可以吃喝快乐，尽情享受，并且身后可以流芳百世，永垂不朽」，以及

「当事情顺利如意的时候，就是活在当下，及时行乐，不管未来，不顾

永恒，然而当事情不顺利不如意的时候，就是咬牙苦撑，不做弱者，自

立自强，克服困难，或是无可奈何，唉声叹气，垂头丧志，呼天喊地，

或是自我安慰，比下有余，想开放弃，不要强求」的看法和心态；这乃

是与「现今这个世界乃是落在了罪恶和苦难之中，以后会被神重新创造

的新天新地所取代而过去，而人活在这个世上大多不到百岁的寿命，只

不过是一段很短暂的寄居和客旅的时段，人活在世上时所成就，所拥有

的一切，死后都无法带去，但人活在世上时是成为了一个怎么样的人，

死后则仍然还会是那么样的一个人，而一直继续地存在着；所以人最需

要去深切地关注和用心的，应当是自己成为了一个怎么样的人，以及自

己最终在永恒里的结局是会如信神的人一样蒙受福气，还是会如不信神

的人一样遭到灾祸」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第四个和第

十二个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人要随着潮流，穷自己一生之力去追求以得到好的学位，

好的工作，好的配偶，好的儿女，好的家庭，好的品性，好的行为，健

康的身体，健全的心灵，聪敏的头脑，很长的寿命，成功的事业，富足

的生活，崇高的地位，清高的声誉，行善和助人，报国和报民，这就是

一个成功，美满，幸福，胜利的人生」的观念和做法；这乃是与「人若

赚得全世界，赔上自己的生命，有甚么益处呢？人还能拿甚么换生命

呢？就是指一个人就算拥有全世界，但是如果他没有因相信和跟从救主

耶稣，而得到神所赐那再造的新生命，是没有任何益处的，一个人是绝



 - 101 - 

对无法拿任何东西﹝不论多贵重﹞，去换得神所赐那再造的新生命的；

也就是指一个人不要为自己积攒财宝在地上，只要积攒财宝在天上；亦

就是指一个人不要为自己积财，却要在神的面前富足，就是要凭着爱神

爱人的心，去服事神和服事人，例如去传扬福音，去帮助那些有需要的

人」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第四个和第九个方面的真

理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「人喜欢按着自己所属的国籍，种族，性别，背景，程度，

阶级，职业，地位，团体，党派，信仰等来分门别类，以致人与人之间

被无形和有形的墙所隔开，造成彼此排斥纷争，歧视迫害」的态度和现

象；这乃是与「中外古今，历世历代所有的人，都是从神最初所创造的

亚当和夏娃这一男一女所生育而来的，所以不论是黄种人，白种人，黑

种人，或是不同国籍，不同种族，不同文化的人，都具有相同的祖先，

都是源自相同的祖先，而不是源自不同的祖先。因此，基督徒乃是神所

重新创造的新人类，也是互为神的国度的子民，神的家里的儿女，信仰

上的弟兄姐妹，和教会这个是耶稣基督的身体的各个肢体；神且要信神

的基督徒彼此相爱，也要信神的基督徒爱众人，就是爱世上所有的人，

以显明人与人之间应有的那要彼此互往，互重，互敬，互助，互爱的关

系」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第三个，第九个和第十一个

方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「有不少的人只着重，专注在增强，保持自己血肉之躯的身

体的健康，年青，于是就耗费了很多的时间和精力去锻炼，去美容，去

养生，去延寿，但却轻看自己在生命上是成为了一个怎么样的人，就是

忽视不顾自己是否是成为了一个荣神益人的人；并且，也有不少的人为

了维护地球的生态环境，穷尽一生之力极力地去提倡，去推动，去践行

各项反污染，重环保，多回收，多种树，注重空气，饮水，食物的品

质，减排二氧化碳，防止气候变化，爱护动植物，吃素不杀生等人的措

施，方法和技术，以为借此就可以一直地保护，拯救现今人存活所处在

的这个地球」的想法和做法；这乃是与「人存活在世上所具有的物质的

血肉之躯，乃是出于尘土的，是必定会朽坏而归于尘土的一个暂时性的

身体，但当将来耶稣再来的时候，凡是相信和跟从救主耶稣而归属于神

的人，就会如耶稣从死里复活以后所具有的复活的身体一样，而具有一

个荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的新身体，以永远地活在神的面前；

并且，届时现今这个由于人悖逆神，离弃神的后果，而落在罪恶和苦难



 - 102 - 

之中的天地，还会被神重新创造的新天新地所取代而过去，以使得那现

今是落在了罪恶黑暗的权势和败坏死亡的辖制之下的其他一切的受造之

物，也同样地得到神的拯救而得以复兴，不再沮丧挫折，叹息劳苦，弱

肉强食，灾祸损害，倾轧杀戮，而脱离罪恶和败坏的辖制，得享自由的

荣耀」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第五个和第十二个方面的

真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「由于科学，医学，技术，政治，社会，制度，教育，文

明，经济等的愈来愈进步和发展，因而人会愈来愈健康长寿，人性会愈

来愈趋善离恶，社会会愈来愈安康富足，国与国之间会愈来愈和平共

存，整个世界会愈来愈迈向一个大同世界的境界，届时全人类就会一起

齐心合作地向外太空推进发展」的幻想和美梦；这乃是与「将来耶稣会

再来，届时现今这个落在罪恶和苦难之中的世界，将会有一个末了，就

是现今这个世界将会结束；而在将来耶稣再来和世界末了之前的征兆，

乃是世上会发生战争，饥荒，地震等很多的灾难，而这些的灾难会愈趋

严重，直到发生一个史无前例，前所未有的大灾难，并且还会有许多行

大神迹，大奇事的假基督和假先知起来迷惑人，使人跌倒，彼此陷害，

彼此恨恶，爱心冷淡，而最后更会有一位最终的，真正的，也是最厉害

的特殊人物敌基督兴起来，他抵挡耶稣，逼迫教会，杀害基督徒，他高

抬自己，自称是神，受到世人的拥护，附从和崇拜，他照着罪恶的魔鬼

的作为，行各样的异能神迹和一切虚假的奇事，并且在受他迷惑而沉沦

的人的身上行各样出于不义的诡诈，以致那时对于基督徒和教会的迷

惑，腐蚀，压制，攻击，破坏和迫害会愈演愈烈，愈加白热化，基督徒

且会陷在患难里，被杀害，被恨恶，直到将来耶稣再来的时候，祂会将

教会和基督徒从那位最终的敌基督的迷惑，攻击，迫害中拯救出来，并

且也要废掉和灭绝那位最终的敌基督和他的同党，以开启一个新的世代

的来临」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第四个和第十二个方面

的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 世上的列国，例如一个独立，富强的犹太人的国家，那些以基督徒的信

仰为常态的文化，以基督徒信仰为国教的所谓「基督教国家」，那些人

类历史上凭着武力，革命，金钱，运动，制度，人的才能所建立的伟大

的帝国，或是中国清朝时代洪秀全所创立的「太平天国」，以及人所渴

望达到的「理想国」，「人间净土」，「世界和平」和「大同世界」；

这乃是与那「以救主耶稣为王，以真理挂帅，以所有归属于真理的基督



 - 103 - 

徒为子民，以爱心为表记，是靠着见证和传讲神在救主耶稣里拯救人脱

离罪恶，回转归向神的大能的福音，而不是凭着武力，革命，金钱，运

动，制度，人的才能等，所建立的永远的神的国」的真理﹝此乃是上述

神在圣经中所启示第四个和第十个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「好人死后上天堂享福，坏人死后下地狱受苦，自己当然是

好人，死后一定会上天堂享福」的观念；这乃是与「世人因其对神的忽

视，不信，悖逆，离弃，亵渎和敌对，都是有罪的，以致都是要下地狱

去遭报应而受苦的。惟有那相信和跟从了救主耶稣，而归向于神的基督

徒的最终永恒的结局，才会是得荣耀，得冠冕，得奖赏，得赏赐，也就

是以神所赐那再造的新生命，以及那荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的

新身体，永远地活在万福恩源的神的面前，蒙受神所赐的恩福，享受满

足的，永恒的福乐，重拾神对人最初的托付以照管一切受造之物。而那

硬着颈项，始终不认罪悔改，不肯相信和跟从救主耶稣，以致不能归向

于神的非基督徒的最终永恒的结局，则是会遭到神对罪恶的审判，定罪

和惩罚的报应，而下到地狱，落入与神永远的，全然割断的「永远的

死」之中，以致永久地遭受那充满罪恶和苦难，极度恐怖和悲惨，令人

哀哭切齿的刑罚」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第十二个方面

的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「有关那些没有相信和跟从救主耶稣以归向真神的人，他们

永恒的结局是会下到地狱里去遭报应而受苦；在一般人的眼中或许会认

为实际上这些人并不是那么邪恶，所以他们原来是不会，也不应该下地

狱的，但是因为神小心眼，怀恨他们对神的不信，所以就把他们打入地

狱去受苦以报复他们」的想法；这乃是与「神在长期耐心地等待悖逆祂

的世人悔改之后；并在此漫长的等待期中神依然继续地供应悖逆祂的世

人生存所需的空气，阳光和雨水等之后；并在神差了圣子耶稣降生成为

一个低下卑微的人来到世上，为了要赎世人的罪，像一个罪犯那样地被

钉在十字架上而死，三日后从死里复活，以成就神为人所预备的那一条

能回转归向神的道路之后；并在神要基督徒不辞辛劳，不顾安危，不惧

迫害，不计成败的情形下，一直不断地去传扬那相信和跟从救主耶稣以

归向真神的福音之后；甚至更在神使用了各样的人事物等来教导，提

醒，规劝，敦促人要去思想，寻求，认识，归向神之后；那些依旧是硬

着心肠，执意不肯认罪悔改，更不愿相信和跟从救主耶稣以归向真神的

人，他们在自己选择坚持要下地狱﹝就是要与神永远地，全然地割



 - 104 - 

断﹞，而不要上天堂﹝就是不要永远地活在神的面前﹞的决定之下，因

而「如其所愿」地下到了地狱，永久地遭受那令人哀哭切齿的刑罚。所

以，其实并不是神报复性地要把不信神的人打入地狱，而是不信神的人

坚拒不听任何的劝阻和警告，自己坚持要下地狱，不要上天堂；结果，

那掌管万有的神却是如此奇妙地借着不信神的人自己选择要下地狱的决

定，来彰显和施行祂对人的罪恶的公义的审判和惩罚」的真理﹝此乃是

上述神在圣经中所启示第二个，第七个，第八个和第十二个方面的真

理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「基督徒相信和跟从救主耶稣，而得着神的拯救以后，其在

世上活着的时候，就个人性地会蒙受到神的保佑，帮助和赐福，而平安

顺利，成功发达，健康长寿，幸福快乐，并且当死后离世，就个人性地

会去到所谓的天堂享福，而不会被打下所谓的地狱受苦」的谬论；这乃

是与「基督徒活在世上不但会受到罪恶魔鬼的诱惑和攻击，还会因为相

信和跟从救主耶稣，而被世人所恨恶和迫害，以致会经历许多的艰难而

受苦，但是基督徒却要儆醒谨守，忍耐到底，并且要不辞辛劳，不计代

价，不看成果，不顾安危，不畏逼迫地将神在救主耶稣里拯救人脱离罪

恶，归向于神的福音广传给世人，使他们也有得救的机会；而当死后离

世，基督徒仍是必须要以那再造的新生命的以神为主，尊神为大的特

质，与其他所有的基督徒一起彼此相爱，合而为一地永远活在神的面

前」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第九个，第十一个和第十二

个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一般世俗的「老百姓在不满意，不赞同政府的政绩，政策的时候，就随

意地取笑，讽刺，辱骂，丑化和攻击在上掌权者，还动辄就摇旗吶喊地

抵制，杯葛，反对政府，更游行示威，纠众抗议，甚至暴动革命，以打

倒，推翻那残暴和腐败的政府﹝其实往往落得是「以暴易暴，周而复

始」﹞；而掌权者则是对老百姓加以辖制，剥削，奴役，迫害和杀戮，

以致形成掌权者和老百姓双方是彼此对立和对抗」的做法和情形；这乃

是与「老百姓要顺服掌权者，要顺服掌权者的臣宰，要对掌权者惧怕，

要对掌权者恭敬，要对掌权者尊敬，要对掌权者纳粮上税，遵守法规，

当兵服役；而掌权者则要为老百姓谋福利，为老百姓伸冤，要为老百姓

刑罚那作恶的，叫作恶的惧怕」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示

第四个和第十个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 



 - 105 - 

− 一般世俗的「在夫妻，亲子，主仆的关系上，双方也是彼此对立和对

抗，争相为大，各自划分，各自为政，各为己利，各自保护自我，各自

满足自我，甚至贬低，虐待，欺压，剥削，或是藐视，悖逆，顶撞，谋

害对方，而不是彼此合作，相互配搭，成为一体，互信互重，互敬互

爱，各自为对方付出牺牲」的教导和做法；这乃是与「丈夫要爱妻子，

敬重妻子，体贴妻子，为妻子的好甚至愿意为妻子舍命，而不可苦待妻

子；而妻子则要顺服丈夫」，以及「父母要管教儿女，照着神的教训和

警戒，养育儿女，但不要惹儿女的气﹝「惹儿女的气」就是使儿女痛苦

难受，以致儿女含有怒气的意思﹞，使儿女失了志气；而儿女则要听从

父母」，以及「主人要公公平平地善待仆人，不可偏待仆人，不要威吓

仆人；而仆人则要惧怕战兢，以诚实的心听从主人，仆人要对主人十分

的恭敬，不可轻看主人，仆人要存敬畏的心顺服主人，既使是乖僻的主

人也要顺服，仆人要对主人忠诚，仆人要在凡事上讨主人的喜欢，仆人

不可顶撞主人，仆人不可私拿主人的东西，最重要的，仆人要以服事神

的心态，甘心地去服事主人」的真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第

四个和第九个方面的真理﹞，相异，相抵触的； 

− 一些教会按着一般世俗的方式「在教会中以信徒不同的背景，年龄，职

业，性别，婚姻状况等来分组，甚至成立以某一个相同的背景，种族或

民族的信徒所组成的单独个别的教会，结果却造成了基督徒相互之间的

分门别类，甚至种族隔离，以致基督徒无法彼此相爱」的做法；这乃是

与「基督徒是互为神的国度的子民，神的家里的儿女，信仰上的弟兄姐

妹，基督徒也是教会这个基督耶稣的身体的各个肢体，因此不分犹太

人，非犹太人﹝指不同的种族﹞，自主的，为奴的﹝指不同的社会地

位﹞，或男或女﹝指不同的性别﹞，在救主耶稣里都成为一，所以任何

一位基督徒与其他的基督徒之间务要彼此接纳，彼此尊重，彼此相爱，

彼此建立，彼此扶持，彼此劝慰，彼此连结，彼此同工，彼此服事」的

真理﹝此乃是上述神在圣经中所启示第四个和第十一个方面的真理﹞，

相异，相抵触的。 

因此，针对基督徒学着去活出其所具有的那再造的新生命的造就，以致基督

徒能成长和成熟的过程，有两个层面的教导是务必要同时对基督徒加以说明和提醒

的。第一个层面就是要对基督徒详细地讲解神在圣经中所启示的真理，以使得基督

徒能认识了解，相信接受神真理的道，终会照着神真理的道而心意更新而变化。我

在上文中已扼要地列举了第一个层面的神在圣经中所启示的十二个大的方面的真



 - 106 - 

理。而第二个层面则是要对基督徒清楚地言明其在相信和跟从救主耶稣之前所旧有

的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留

恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差等

的缺失和谬误，并且也要比较和指明基督徒所旧有的，世俗的，人的观念和想法，

方法和做法，异端和邪说，以及那些眼见的现象，与神真理的道之间彼此的差异和

相互的抵触，而使得基督徒亦同时会摒弃其所旧有的，世俗的观念和想法，方法和

做法，异端和邪说，以除掉基督徒在活出其所具有的那再造的新生命的样式时的一

些拦阻和障碍。我在上面也列举了第二个层面的四十二个的例子；其实，我在前面

所讲论的「观察，认识，评估和确认基督徒生命的改变所必须特别留意的两点」和

「基督徒生命改变所流露出的信心的行为与一般世人所做的单纯的善行的对比」

中，也包含了一些第二个层面的例子。然而，如前所述，第一个层面的教导基督徒

通常是比较容易接受；而第二个层面的教导，包括了神真理的道的意义和应用，基

督徒则往往是会相当地抗拒和反对，因为这会涉及到要指明基督徒所原有的观念和

想法，方法和做法的缺失和谬误﹝一般的人都不会喜欢这样「哪壶不开提哪壶」地

被指出其错误来﹞。但是，这两个层面的教导却是缺一不可的，否则基督徒是根本

无法真正地活出其所具有的再造的新生命的样式来的，就如同上文中所提到的，在

人猿泰山学着去活出人的样式的过程中，不但要对他讲说人的样式应当是怎么样

的，并且同时也要指明他原来所熟悉的猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念与人

的样式之间巨大的差异，如此才能造就泰山真正地活的像一个人，而不再像猩猩了

一样。其实，任何的真理，包括物质界科学性的原理和原则的真理，以及非物质界

信仰上的真理，都一定是会将那与真理相异，相抵触的虚假，偏差和谬误清楚地指

明出来的，这就是真理所具有的审判性；而那些甚么都对的，包容妥协的说法则绝

对不可能会是真理。 

但是，关于神在圣经中所启示的真理，有一点我必须要特别提出来加以说

明。如我在前面论及基督徒生命改变所流露出的「信心的行为」时所说的，圣经中

记载，初世纪的教会中有犹太人的基督徒和非犹太人的基督徒，而犹太人的基督徒

仍然是照着素常所遵守的圣经旧约中饮食和节期的规定而行，但素常都没有遵守这

些规定的非犹太人的基督徒则不这样做，以致双方常为此争论，互不接纳。同样

的，今天在教会中，以及在教会与教会之间，常见为了教会的组织的形态；为了敬

拜神的聚会的程序；为了施行洗礼的方式；为了圣餐的名称；为了是唱新的短的诗

歌，还是唱传统的长的诗歌等等的事情，争论不休，彼此排斥。这其实是大可不必

的；圣经中提醒说在这些的事情上，那怎样做的与那不这样做的不要彼此论断，彼

此批评，甚至轻看对方；凭着各自对神的信心去做就可以了。这并不是包容，妥



 - 107 - 

协，而是基督徒固然一定要如圣经中所说的，在所信的神真理的道上同归于一，但

基督徒的「合一」却并不是要所有的基督徒在凡事上都是千篇一律的，也不是要所

有的基督徒都像一般世俗的那样，在表面上统一地穿同样的制服，有同样的动作，

用同样的说词，喊同样的口号，做同样的事情，守同样的规矩，绝对不要有不同的

意见，绝对不要有不同的样式，而误以为惟有如此，基督徒才是合一的，基督徒才

是没有分门别类。有鉴于这个误解，所以我常常对我们教会的信徒们说，「合一不

是一律；而多样却不要造成分门别类﹝unity is not uniformity; diversity is 

not to cause division﹞」。我在前面论及神在圣经中所启示第十一个方面的真

理时曾提到，那是基督徒的集合体的教会，乃是耶稣基督的身子，所以教会就像一

个人的身体一样，耶稣是头，而基督徒就是这个身体的各个肢体。但不是教会中每

一个基督徒都是手，或是都是脚﹝那成了甚么身体呢？﹞；而是有的基督徒是手，

有的基督徒是脚，有的基督徒是耳，有的基督徒是鼻，有的基督徒是眼，有的基督

徒是口，这才能结合而形成一个身体，不是吗？并且，基督徒在教会中服事的恩

赐，工作和职位也各有不同。这也是神在圣经中所启示的真理的一部份。 

3) 对于神真理的道与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及眼见的现象

的分辨 

我曾经听过一位牧师以美国财政部如何训练其属下的人员去辨识假钞票为

例，来说明当如何教导基督徒去分辨神真理的道与世俗的，人的观念和想法，方法

和做法，异端和邪说之间的差异。这位牧师说，美国财政部训练属下的人员辨识假

钞票的方法，乃是叫其人员只要常常地去摸真钞票，这样经过一段时间以后，已是

完全摸熟了真钞票的手感，那么既使是闭着眼睛都可以摸出假钞票的手感是与真钞

票不同的，因此就能辨识出假钞票来，而加以剔除之。所以，这位牧师说，在基督

徒造就的过程中，只要教导基督徒去认识清楚了神真理的道，那么基督徒一听见与

神真理的道迥异的，世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说时，自然

就会知道这是不同的，而加以拒绝之。此一说法的问题和缺点是，财政部的人员是

先去摸熟了真钞票，以致后来摸到假钞票，就立刻可以加以分辨而剔除之；但是，

神真理的道与世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说之间却并不是这

样的情形；实际上，基督徒乃是已经先「摸熟了」那些世俗的，人的观念和想法，

方法和做法，异端和邪说，然后才来认识与之迥异的神真理的道。因此，当基督徒

听见那与其所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘

记的，甚至还很留恋的，世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说所迥

异的神真理的道的时候，基督徒往往并不是排除，拒绝其所先熟悉的那些世俗的，



 - 108 - 

人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，而是会排除，拒绝其后来知道，尚不

熟悉的神真理的道。所以，除非对基督徒郑重地明言，提醒，警戒那些世俗的，人

的观念和想法，方法和做法，异端和邪说的缺失和谬误，以及深刻地比较，指明，

解析那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，与神真理的道之间

的差异和抵触，否则基督徒是很难会将之排除，拒绝和摒弃的。 

有一次我在我们教会教导圣经的时候，曾很感叹地说，基督徒并不是很容易

会接受神在圣经中所启示的真理的道。有一位女信徒听见了，就说，她有她自己的

想法。我回答说，就是因为我们都有自己的想法，不愿意将之放下，所以才会很难

接受神的真理的道；就像一张上面已经写满了字的纸，如果不先擦掉，岂能再写其

他的字上去呢？然而，不少的人，甚至一些的基督徒，在他们开始接触，学习认识

基督徒的信仰的时候，他们却常会误以为神所启示在圣经中的真理的道，乃是可以

加添在他们所已有的，那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说

﹝当然他们还不会认为那是异端和邪说﹞之上的，以使得他们能够增长一些见识；

他们不会正确地认识到神真理的道乃是必须要取代他们所已有的，那些世俗的，人

的观念和想法，方法和做法，异端和邪说。结果，由于神真理的道与他们所已有

的，那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说乃是互不相容，互相

抵触的，他们因此就陷在了迷惘和困惑之中，又想要学习神真理的道，又舍不得放

下他们所已有的，那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，又无

法脚踏两条船，真是左右为难，举步维艰，不但无法接受神真理的道，更是难以在

学习上长进。我就曾经接触到一位来我们教会的福音朋友，他对我说，他认为基督

徒的信仰很好，他愿意接受；但是因为他从小是在进化论的背景中长大的，他就问

我说，他可不可以一方面相信神，但是另一方面还是仍然保持他原来对进化论的相

信；答案当然是否定的。而不少在中国传统儒家的教导的背景中长大的人，从小就

被灌输「人性本善」的观念，以致很难接受神在圣经中所启示的「人都有罪」的真

理。 

更糟糕的是，在这种的情形之下，有一些人就将圣经的经文谬误地按着世俗

的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，来「糊里胡涂，断章取义，以偏

概全，避重就轻」地加以解释之﹝或是喜欢听一些传道人这样错误的解释﹞，而发

展出一些看似既符合圣经的经文，且又迎合世俗的观念的混合的，偏差的，「四不

像」的说法来，以使得自己可以容易接受如此错误的解释而得的所谓的「神的

道」。例如，指称人不是靠着神赐给人白白的恩典，和人因神的拣选，带领和帮

助，所会产生的对神的信心﹝这也是出于神的恩典﹞，就能够得着神的拯救，而是



 - 109 - 

必须要凭着人对神的信心再加上人的好行为才可以的；或是指称人必须要有某些超

自然性的能力表现出来，才能证明是得着了神的拯救；或是指称人在得着神的拯救

以后，还需要凭着人的好行为，包括经常地去参与教会的聚会，仪式和活动，才能

继续地保有神的拯救等的说法。当然，如此一来，这所谓的「神的道」就会与自己

所原有的，那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说是相合的了；

而接受这所谓的「神的道」的人，还误以为自己乃是接受了神在圣经中所启示的真

理。这真是一错再错，自欺欺人。 

不但如此，即使是一些知名的传道人和解经家，在宣讲和解释圣经中的真理

时，也往往会落入见树而不见林，灵意性的解经，刻板地按着字面的解经，宗派性

的神学，传统性的说法，个人性的经历，特殊性的「亮光」，以及当前潮流的趋势

等诸多的错误中；而不是依据圣经的经文的语文，结构，句型，文体，背景，神学

等的资料，按着正意来分解圣经中真理的道，以致产生了相当多的偏差和谬误，甚

至异端和邪说，而误导了基督徒。我多次地听到那些对异端丛生的现象，感到「痛

心疾首」的基督徒对我说，世上所有的教会应当联合起来，成立一个机构，发表整

本圣经的一个统一的，标准的解释；而任何与这个统一标准的解释不相符合的说法

和书籍，就宣告是异端，并告诫基督徒不可听信之。我则告诉有这样看法的基督徒

说，教会自从初世纪成立之后，为了与异端区别，就公告了一些的「信经」为基督

徒的信仰的告白，例如使徒信经﹝The Apostles' Creed﹞，尼西亚信经﹝The 

Nicene Creed﹞和亚他那修信经﹝The Athanasian Creed﹞；然而，我却并不赞成

由某一个联合性的机构，对整本圣经发表一种统一标准的解释，就像现在天主教的

梵谛冈﹝Vatican﹞教廷的做法那样。因为，神让异端产生，让异端存在，是有要

「借恶以成善」地磨炼基督徒的用意，就如同神没有在基督徒相信和跟从救主耶稣

以后，就将基督徒原有的一切知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏

差等都完全洗除掉一样；同时，神也是利用异端来淘汰那些对神没有心，对神不是

真正有心的人；并且，人是不可能完全懂得圣经的，由一个机构来统一地解释圣

经，一旦解释有错，是无法更正过来的，就像天主教的某些教义，虽然没有圣经经

文的根据，但既已公布之，就一直错下去了。而传道人，甚至基督徒的工作，乃是

要一直不断地，全面深入地指出异端的偏差和谬误，以教导，帮助人能加以分辨

之，也提醒，警戒人不要去附合随从之，就像我在上面所列举的很多神真理的道与

世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及眼见的现象的差异的对比一样。 

但是，不可否认的，如前所述，一般的人，甚至不少的基督徒，特别是男士

们，并不喜欢有人这样指出他们原来所具有的世俗的观念和想法，方法和做法的缺



 - 110 - 

失和谬误﹝一般的人都不会喜欢这样「哪壶不开提哪壶」地被指出其错误来﹞，他

们更不愿意让神真理的道来取代他们原来所具有的世俗的观念和想法，方法和做

法。他们也许听很多，也读很多，然而真正进到他们心里，以致会影响和造成他们

的思想和观念产生改变的却并不多。这样的人常会说，他们有他们自己的看法；究

其原因，乃是因为他们怕被「洗脑」。很多人对于所谓的洗脑，有很大的误解；以

为自己让别的思想和观念进入自己的脑中，取代了自己所原有的思想和观念，那就

是被洗脑了。其实不是；洗脑是指一直被灌输假的，不正确的思想和观念；被灌输

真的，正确的思想和观念，就像我们在学校里学习数学，物理，化学等学科一样，

这不是洗脑，这是使人成长的学习，这是开智，不是吗？而那些执意地死守着自己

原来的无知，或是自己原来幼稚，偏差，谬误的思想和观念，而故步自封地拒绝成

长性的学习和开智的人，乃是愚昧可悲的。 

另外，有不少的基督徒，或是因为自我的期许，和受到一般的世人，以及其

他的基督徒，特别是教会的传道人，牧师和长老，甚至自己的亲友，要求其「要做

好」的压力；或是惧怕那代表着其是否活出了所具有的再造的新生命的杯子里只有

几滴水，而没有装满，就会受到别人的批评和指责，甚至被怀疑其是否真是基督

徒；或是厌烦基督徒从代表其是否活出了新生命的杯子里只有一滴水开始，经过学

习和磨炼，建造和更新，挣扎和失败，认罪和悔改，重来和修正的步骤，而成长和

成熟，以致终能多多地活出新生命的样式来的这相当长时间，甚至是一生和超过此

生的功夫的造就过程的繁久；或是不愿意放弃其所原有的，已先入为主，根深蒂固

的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，

理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等，以及其所熟悉的，那些世俗的，人

的观念和想法，方法和做法，异端和邪说；他们在这很多种的因素的影响之下，往

往就会以一些世俗的「揠苗助长，急功近利，以假乱真，自欺欺人」的方法，或是

着重教条，或是着重仪式，或是着重形式，或是着重体制，或是着重规条，或是着

重行为，或是着重捐助，或是着重传统，或是着重服事，或是着重职位，或是着重

狂热，或是着重恩赐，或是着重神迹，或是着重成效，或是着重规模，或是着重赞

同，或是着重称誉，只在表面上，只在人可以看见的地方，或是只到某一个程度，

显示他们是已经「活出了」其所具有的再造的新生命的样式的假像。但是实际上，

他们可能还不自知，他们这样做却是并没有真正地活出其所具有的再造的新生命，

反而是落得「成事不足，败事有余」。他们这样的伪装和虚假，我在上文中已比较

过信徒们的「信心的行为」与世人的「单纯的善行」之间的差异，以及信徒们的

「信心的行为」与对神并不具有信心，只是表面上在做神所吩咐的事的「不具信心



 - 111 - 

的行为」之间的不同；如果再以上文中所曾引用的那个「鱼的生命」的比喻进一步

地来看，就更会比较容易了解。 

我在前面曾说过，基督徒的的重生乃是神将与一般的世人都具有的那个带着

罪性的旧生命完全不同的一个再造的新生命，白白地赐给了每一位的基督徒；如果

以一个比喻性的讲法来加以说明，那就是神将与一般的世人都具有的「人的生命」

完全不同的一个「鱼的生命」赐给了每一位的基督徒。然而，一位基督徒很快地就

会发现，虽然他所具有的「鱼的生命」，是取代了他所原有的「人的生命」，但是

他却并不能马上就百分之百完全地像一条鱼一样，在水中用鳃呼吸，用鳍打水，一

直很自在地游水；因为他还没有失去，也没有忘记他原有的「人的生命」是怎样游

水的记忆，习惯和倾向，就是人在水中时必须是要把头抬出水面用肺呼吸，是要用

手打水，用脚踢水才能游水，是不能像鱼一样地一直都待在水中。以致，虽然他具

有了「鱼的生命」，但是他却必须要化一段的时间去学习和操练，以将这些他原有

的「人的生命」游水的记忆，习惯和倾向改变过来，然后他才能完全像一条鱼一样

地游水。而一般的世人，因为只有「人的生命」，没有「鱼的生命」，所以在水中

一定是要把头抬出水面用肺呼吸，是要用手打水，用脚踢水才能游水，是不能像鱼

一样地一直都待在水中用鳃呼吸，用鳍打水，很自在地游水，因此人是游不快，也

游不远，更游不久的。一般的世人所能做去稍微增进其游水的速度，距离和时间

的，就是穿戴潜水衣和氧气桶等潜水设备去游水；这样看起来是游得快些，游得远

些，也游得久些，但却并不是真正的像一条鱼一样地在游水。 

可是，在一位基督徒学习和操练用他所具有的「鱼的生命」去游水的这一段

的过程中，他很可能仍然会受到上述那很多种的因素的影响，以致落得还是像一般

的世人那样，靠着穿戴潜水衣和氧气桶等潜水设备去稍微增进他游水的速度，距离

和时间，而不是真正地在学习和操练用他所具有的「鱼的生命」，如鱼一样很自在

地游水。可是他这样做，在他的心目中却造成了一个他还游得蛮快，游得蛮远，也

游得蛮久的假像，并且他也会认为自己比其他一些没有穿戴潜水衣和氧气桶等潜水

设备的人游得快，游得远，也游得久；虽然实际上，他可能还不自知，他却是并没

有真正地用他所具有的「鱼的生命」，如鱼一样很自在地游水；他乃是像一般的世

人一样，只不过是穿戴着潜水衣和氧气桶等潜水设备在游水，而稍微有所改进罢

了。这位基督徒如此做，不但是并没有真正地用他所具有的「鱼的生命」，如鱼一

样很自在地游水，他还像是一条鱼穿戴着潜水衣和氧气桶等潜水设备在游水一样的

累赘，奇怪和可笑。 



 - 112 - 

我这样引用这个「鱼的生命」的比喻来说明的意思是，一位基督徒在学习去

活出他所具有的再造的新生命的造就过程中，如果他一味地以一些世俗的「揠描助

长，急功近利，以假乱真，自欺欺人」的方法，或是着重教条，或是着重仪式，或

是着重形式，或是着重体制，或是着重规条，或是着重行为，或是着重捐助，或是

着重传统，或是着重服事，或是着重职位，或是着重狂热，或是着重恩赐，或是着

重神迹，或是着重成效，或是着重规模，或是着重赞同，或是着重称誉，只在表面

上，只在人可以看见的地方，或是只到某一个程度，显示他是已经「活出了」所具

有的再造的新生命的样式的假像；但是实际上，他可能还不自知，他却是并没有真

正地活出他所具有的再造的新生命来，只不过就像是一般世人靠着穿戴潜水衣和氧

气桶等潜水设备来稍微增进他们游水的速度，距离和时间，而不是如鱼一样很自在

地游水一样；那么，这位基督徒不但是很难在学习去活出他所具有的再造的新生命

的造就过程中真正地成长和成熟，他反而是会「不进反退」的，并且他还会像是一

条鱼穿戴着潜水衣和氧气桶等潜水设备在游水一样的累赘，荒唐和可笑，不是吗？

如此一来，基督徒不但是没有以其所具有的再造的新生命，像鱼很自在地游水一

样，很自由释放地，很自在地去活出如神一般的美善来，去行出真正「信心的行

为」来；基督徒也不但是无法像一个人穿戴着潜水衣和氧气桶等潜水设备在游水一

样，照着世人所订的某些标准和规定，要求和期望，去做到世人的「单纯的善

行」，因为基督徒所原有的，那像世人一样是带着罪性的旧生命，已经被神所赐再

造的新生命取代了；反而，基督徒在要去活出如神一般的美善来，在要去行出真正

「信心的行为」来时，却是落得像一条鱼穿戴着潜水衣和氧气桶等潜水设备在游水

一样，显得非常的多余，笨拙和辛苦；以致使人往往会觉得非常奇怪，基督徒为甚

么要做，以及基督徒为甚么要那样做，一些相当多与神真理的道不相符合的事情。

因此，基督徒务必要对于神真理的道与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以

及眼见的现象确实地加以分辨，否则不但是会落入了虚假，伪善，愚昧，荒谬，迷

信之中，并且还变得是比在相信和跟从救主耶稣之前，更被束缚，而不是得到释放

和自由；更盲目，而不是得到智慧和真理；更惧怕，而不是得到慈爱和恩典；更软

弱，而不是得到倚靠和力量；更疑虑，而不是得到平安和喜乐。 

3. 重生的基督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较 

说到这里，还有一点值得特别加以说明的，那就是重生的基督徒与当初神所

创造的亚当和夏娃的比较。基督徒在相信和跟从救主耶稣以后，就蒙神赐其那照着

神的形像所重新创造的新生命，取代了其所旧有的，带着罪性的旧生命，而得以重

生，脱离罪恶，回转归向神，以致能活在神的面前；而当初神也是照着祂的形像和



 - 113 - 

样式创造亚当和夏娃，赐给他们生命成为了活人，并且将他们安置在伊甸园里，代

表他们原来是活在神的面前的。由此来看，基督徒与当初亚当和夏娃两者的情形似

乎是相当雷同的。并且，如上文中论及「从对于基督徒的重生第五种的看法来认清

何谓基督徒」时所提到的，神当初照着祂的形像和样式所创造的亚当和夏娃，乃是

活生生的真人，且是一个成人，有自己的意志，而不是机器人；神同样地也是将那

照着祂的形像所重新创造，已经是长成了的新生命赐给基督徒，而不是使重生的基

督徒就像机器人，没有自己的意志。因此，两者都会受到罪恶魔鬼的诱惑，落得悖

逆神而犯罪。但是，基督徒与当初亚当和夏娃两者之间所不同的则是，亚当和夏娃

在伊甸园里乃是像一张白纸一样开始的，而重生的基督徒却并不是像一张白纸一样

以再造的新生命重新开始的，而是仍然继续地保有自己原来所有的，已先入为主，

根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的一切知识能

力，记忆习惯，倾向好恶，无知偏差，误解谬见等，以及那些世俗的，人的观念和

想法，方法和做法，异端和邪说。 

并且，基督徒与当初亚当和夏娃两者的结果也是大不相同的；亚当和夏娃在

受到蛇所代表的罪恶魔鬼的诱惑之后，自己选择去违背神的禁令，吃了分别善恶树

上的果子，落得悖逆神而犯罪，以致被赶出伊甸园，不再能活在神的面前；而基督

徒，虽然是同样地遭到了罪恶魔鬼的诱惑，也同样地悖逆神而犯罪，但却在经过学

习和磨炼，建造和更新，成长和成熟的过程，以认识了解，相信接受神真理的道，

并且摒弃自己原来所有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没

有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想目标，无知偏差，误解谬见

等，以及那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说之后，就能够多

多地活出其所具有的那再造的新生命的样式来，以致终能以那再造的新生命的「以

神为主，尊神为大」的特质，永远安稳地活在神的面前。这也就是说，重生的基督

徒与当初亚当和夏娃两者虽然都具有那照着神的形像所创造的生命，但是亚当和夏

娃却是从原来活在神的面前的尊贵地位，落到了与神隔绝，不能再活在神的面前的

悲惨处境之中；而基督徒则是从原来在相信和跟从救主耶稣之前，是与神隔绝，没

有活在神的面前的悲惨处境，变成了能永远安稳地活在神的面前的荣耀和蒙福的地

位。值得我们去仔细思想的是，重生的基督徒与当初亚当和夏娃两者都具有那照着

神的形像所创造的生命，也都遭到罪恶的魔鬼的诱惑而犯罪；但是，他们两者之间

怎么会有这样可以说是完全相反的结果产生呢？ 

我以圣经旧约中所记载，神在公元前约 1450 年左右差派摩西去拯救了当时

的犹太人离开埃及为奴之地为例子，来加以说明重生的基督徒与当初亚当和夏娃两



 - 114 - 

者之间会有截然不同的结果产生的原因。当时，神施展大能在埃及地降下十灾，迫

使埃及法老王不得不放犹太人走；后来，法老王却改变心意，派兵去追赶犹太人，

而神又使红海的水分开，让犹太人走海底的干地过去，并淹死法老王的追兵；同

时，神还固定地从天上降下一种如白霜的小圆物，样子像芫荽子，磨成粉后可作成

滋味如同搀蜜的薄饼，犹太人称之为「吗哪」的食物给他们每天吃，神且使磐石出

水给犹太人喝，以养活他们；并且，日间有云柱，夜间有火柱，在犹太人的前面引

导他们前行。那时被神拯救出来的犹太人当中，二十岁以上的男丁有六十万人﹝下

文中以「第一代的犹太人」称之，就是指第一代离开埃及为奴之地的成年的犹太人

男丁﹞，再加上妇人，孩子﹝下文中以「第二代的犹太人」称之，就是指「第一代

的犹太人」的下一代﹞和许多闲杂人﹝指非犹太人﹞，总共可能将近有两百万人。

但是，犹太人被神拯救出了埃及以后，那第一代的犹太人却很快地就开始做一些悖

逆神的事，包括违背了神的诫命，拜他们所造的一只金牛犊；并且他们还常常抱

怨，责怪神把他们救离埃及是害了他们，反而嚷着要回埃及去继续地做奴隶，甚至

更以他们要回埃及来试探神，要挟神。 

后来，犹太人在离开埃及的第二年的二月二十日以后不久，就到达了神所应

许要赐给他们的迦南地﹝即现今的巴勒斯坦地区﹞的最南端，一个叫加低斯巴尼亚

的地方，预备要进去得迦南地。当时，摩西先打发了犹太人各支派所选的十二个人

为探子，去窥探迦南地，看那地如何，其中所住的民是强或是弱，是多或是少，所

住之地是好或是歹，地土是肥美或是瘠薄，所住之处是营盘﹝指没有墙垣的营区﹞

或是坚城。过了四十天，十二个探子回来报告说，迦南地果然是流奶与蜜的美地

﹝他们还带了迦南地所出产的一些果子回来﹞，然而住在那地的民身量高大强壮，

犹太人同他们比起来像蚱蜢一样，并且他们所住的城邑也坚固宽大。因此，十二个

探子中有十个探子就对犹太人说，我们不能上去攻击那民，夺取迦南地，因为他们

比我们强壮；但是，十二个探子中另外的两个探子，就是耶孚尼的儿子迦勒和嫩的

儿子约书亚，却提醒犹太人要相信神的应许一定会实现，并鼓励犹太人要倚靠神勇

敢地进去得迦南地。 

但是，最终第一代的犹太人却因为不信神，藐视神，就是他们不相信神的大

能，不相信神的应许，自己看不行，就不敢进去与迦南人争战，以致拒绝进去得神

要赐给他们的迦南地，并且还抱怨说，神把他们领到迦南地，是要使他们在与迦南

人争战时都倒在刀下而死，而他们的妻子和孩子必被掳掠，他们还不如回埃及去当

奴隶好了；然而，当摩西向他们宣告说，因他们对神的不信和藐视，神起誓说他们

必都要倒毙在旷野之中，而不得进入迦南地时，他们却又违背神的禁令，擅自要进



 - 115 - 

去得迦南地了﹝真是一错再错﹞，结果被迦南人杀退。圣经记着神当时指着这第一

代的犹太人这样说， 

− 「耶和华对摩西，亚伦说，这恶会众﹝指第一代的犹太人﹞向我发怨

言，我忍耐他们要到几时呢？以色列人﹝也是指第一代的犹太人﹞向我

所发的怨言，我都听见了。你们﹝指摩西和摩西的哥哥亚伦﹞告诉他

们，耶和华说，我指着我的永生起誓，我必要照你们﹝即第一代的犹太

人，下同﹞达到我耳中的话待你们。你们的尸首必倒在这旷野，并且你

们中间凡被数点，从二十岁以外﹝即第一代的犹太人﹞向我发怨言的，

必不得进我起誓应许叫你们住的那地﹝指迦南地，下同﹞，惟有耶孚尼

的儿子迦勒，和嫩的儿子约书亚，才能进去。但你们的妇人，孩子﹝即

第二代的犹太人﹞，就是你们所说，要被掳掠的，我必把他们领进去，

他们就得知你们所厌弃的那地；至于你们，你们的尸首必倒在这旷野。

你们的儿女﹝即第二代的犹太人﹞必在旷野﹝同你们一起﹞飘流四十

年，担当你们淫行的罪﹝指对神不信和藐视的罪﹞，直到你们的尸首在

旷野消灭」﹝旧约民数记十四章 26-33 节，和合本﹞。 

犹太人在旷野流浪了四十年之后，当年离开埃及时那第一代，在二十岁以

上，有六十万之多的犹太人的成年男丁，除了约书亚和迦勒两人以外，其余的全部

都倒毙在旷野，没有进到迦南应许地。但是，他们的儿女，就是第二代的犹太人，

在离开埃及时不到二十岁，但四十年之后已经长大了的犹太人，以及在这四十年间

所出生的犹太人﹝再加上妇人和一些的非犹太人﹞，却来到了约旦河东边的地区，

预备要过约旦河，进去得那神所应许要赐给犹太人的迦南地。圣经中记载，在第二

代的犹太人要过约旦河，进去得迦南应许地的前夕，神要摩西提醒他们说； 

− 「我﹝摩西自指﹞今日所吩咐的一切诫命，你们﹝指第二代的犹太人，

下同﹞要谨守遵行，好叫你们存活，人数增多，且进去得耶和华向你们

列祖起誓应许的那地﹝即迦南地﹞。你﹝亦指第二代的犹太人，下同﹞

也要记念耶和华你的神在旷野引导你这四十年，是要苦炼你，试验你，

要知道你心内如何，肯守祂的诫命不肯。祂苦炼你，任你饥饿，将你和

你列祖所不认识的吗哪赐给你吃，使你知道人活着﹝指人能活在神的面

前﹞，不是单靠食物，乃是靠耶和华口里所出的一切话。这四十年，你

的衣服没有穿破，你的脚也没有肿。你当心里思想，耶和华你神管教

你，好像人管教儿子一样；你要谨守耶和华你神的诫命，遵行祂的道，

敬畏祂」﹝旧约申命记八章 1-6节，和合本﹞。 



 - 116 - 

自从神拯救犹太人离开埃及为奴之地，就一直率领犹太人有四十年之久的摩

西，在第二代的犹太人过约旦河，进入迦南地之前就去世了。神就叫约书亚继承摩

西，率领第二代的犹太人过约旦河，进去得了迦南地。我最近在教会中讲了一篇证

道的信息，论到这出埃及第二代的犹太人对神的信心。他们当中有很多并没有亲眼

见过神在埃及地降下十灾，迫使法老王不得不放犹太人走的大能；也没有亲眼见过

神分开红海的水，使犹太人走海底的干地过去，并淹死法老王的追兵的大能；但

是，他们却是相信神。并且，带领他们四十年之久，他们所熟悉的领袖摩西死了，

老一辈的人也都死了，现在是一个新的领袖约书亚来带领他们，他们也一心地跟随

约书亚。还有，他们没有船，约旦河上也没有桥，他们却没有像出埃及第一代的犹

太人在红海边上，面对法老王的追兵时那样地抱怨神，他们也没有抱怨约书亚，没

有要回头；而当神把约旦河上流的水切断时，他们就走河底的干地，全部都过了约

旦河，进到迦南地。再者，他们也不像出埃及第一代的犹太人那样，因惧怕迦南人

的强壮高大，不信神的大能和应许，而向神抱怨，并且拒绝进去得迦南地；这第二

代的犹太人没有因惧怕，不信，而抱怨神，而拒绝进迦南地。甚至，这第二代的犹

太人在过了约旦河，进到迦南地之后，就预备好打仗，并不是只想得到神给「现成

的」，而得不到就抱怨神，责怪神。所以说，这第二代的犹太人对神的信心，不是

出埃及第一代的犹太人可以相比的。而一个传道人最主要的工作，就是与神配合，

与神同工，将所接触到的基督徒，以及非基督徒，从出埃及第一代的犹太人对神的

心态，转变成为这第二代的犹太人对神的心态。 

所以说，出埃及第一代的犹太人对神悖逆和试探，不信和藐视的罪，不但使

得他们自己无法得着神所应许的福分，并且还造成他们的儿女，就是第二代的犹太

人，也同他们一起在旷野飘流了四十年之久。然而，奇妙的是，神却借着第一代的

犹太人所行的恶，在他们飘流旷野的四十年的期间，苦炼，试验，管教，造就了第

二代的犹太人，以使得第二代的犹太人不再悖逆和不信神，不再飘流旷野，而能进

去得到迦南应许地，因此完成了神拯救犹太人的美意。这是神「借恶以成善」的作

为的一个很好的例子。同样的，当初亚当和夏娃犯了悖逆神的罪，不但使得他们自

己被赶出了伊甸园，不能再活在神的面前，并且还造成他们的后代，就是历世历代

所有的人类，也是落得与神隔绝，活在伊甸园之外这个充满着罪恶和苦难的世界

中。然而，奇妙的是，神却「借恶以成善」地借着亚当和夏娃所行的恶，在人类活

在伊甸园之外这个充满着罪恶和苦难的世界中的时期，寻找，呼召，拯救了基督

徒，并且还造就基督徒，以使得基督徒能够脱离罪恶和免受神对罪恶的审判和惩罚

的报应，也使得基督徒能够以那蒙神所赐的再造的新生命的「以神为主，尊神为



 - 117 - 

大」的特质，而永远安稳地活在神的面前，享受神所应许的那满足的，永恒的福

乐，因此完成了神拯救人的美意。 

由此看来，虽然当初亚当和夏娃与重生的基督徒两者都具有那照着神的形像

所创造的生命，但是前者，就是当初的亚当和夏娃，他们是在伊甸园里，并没有自

己所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚

至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想目标，无知偏差，误解谬见等的包袱；也

没有周围那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说的缠扰；以致就

没有与内在和外在各样的罪恶相争战的学习和磨炼，建造和更新，挣扎和失败，认

罪和悔改，重来和修正，而能成长和成熟的造就过程的经历。反之，重生的基督徒

不但有自己所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘

记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想目标，无知偏差，误解谬见等的

拖累；也有周围那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说的误导；

以致经历了与内在和外在各样的罪恶相争战的学习和磨炼，建造和更新，挣扎和失

败，认罪和悔改，重来和修正，而能成长和成熟的造就过程。结果，当初的亚当和

夏娃却因犯罪而离弃了神；但重生的基督徒则是被磨炼和造就，以致成长和成熟，

而能永远地活在神的面前。可见，基督徒经历那与内在和外在各样的罪恶相争战的

学习和磨炼，建造和更新，挣扎和失败，认罪和悔改，重来和修正，而能成长和成

熟的造就过程，以致基督徒摒弃了自己所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没

有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想目

标，无知偏差，误解谬见等，以及自己所熟悉的那些世俗的，人的观念和想法，方

法和做法，异端和邪说，乃是绝对重要的；就如同神在旷野四十年中对第二代的犹

太人的苦炼，试验，管教，造就一样。 

所以，我常常从宏观性的角度对我们教会的信徒们说，或许有不少的人，包

括一些的基督徒，会误以为神当初照着祂的形像和样式所创造的亚当和夏娃，竟然

在伊甸园里被蛇所代表的魔鬼很轻易地就诱惑去违背神的禁令，吃了分别善恶树上

的果子而犯罪﹝这乃是表示亚当和夏娃他们要自己做主来决定孰善孰恶，而不要听

从神所决定的善恶﹞，神当初创造的大工真是彻底失败，全工尽毁了。其实并不

然；神不但没有失败，神反而是在借着魔鬼诱惑亚当和夏娃所行的恶，以及借着亚

当和夏娃悖逆神所犯的罪，「借恶以成善」地去推动和进行祂对整个人类奇妙的，

全盘性的大计划。因为，神知道人惟有在经过犯罪和受苦，认罪和悔改，得救和归

回，学习和磨炼的过程，就是包括上述基督徒所经历的那与内在和外在各样的罪恶

相争战的学习和磨炼，建造和更新，挣扎和失败，认罪和悔改，重来和修正，而能



 - 118 - 

成长和成熟的造就过程，以致基督徒会摒弃自己所旧有的，已先入为主，根深蒂固

的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，

理想目标，无知偏差，误解谬见等，以及自己所熟悉的那些世俗的，人的观念和想

法，方法和做法，异端和邪说等，因此而能够抗拒世上所充斥的罪恶不义，虚假奸

诈，和教会中和信仰上所常见的偏差谬误，异端邪说，并且也能够抵挡罪恶魔鬼的

诱惑和误导之后，人才会心甘情愿地自己选择要从此顺服神所决定的善恶，而不去

自己决定孰善孰恶；也惟有如此，人才能永远安稳地活在神的面前。这就如中国人

所说的，「置之于死地而后生」。这也就如圣经中一个比喻性的故事里所说的那一

位悖逆父亲，离家出走的浪子一样，他硬要父亲分给他家产，然后就离家出走，挥

霍放荡，以致赀财耗尽，沦为帮佣，穷苦潦倒；于是这位浪子才醒悟过来，就回到

父亲家去，向父亲认罪，而重得父亲的关爱，重享父家的欢乐。这个故事清楚地告

诉我们说，惟有当浪子离了家，在外面受了苦之后，他才会后悔自己当初得罪父

亲，离家出走，他才会想到要回家，他才会向父亲认错，他也才会心甘情愿地自己

选择要从此长久地待在父亲那里。 

因此，我也常常对我们教会的信徒们说，就算神把祂当初所创造的，后来却

悖逆神而犯了罪的亚当和夏娃杀掉，然后神再在伊甸园中，照着祂的形像和样式，

重新创造两个人，这也是无济于事的；因为这两个重新创造的人还是会如亚当和夏

娃一样地被魔鬼引诱而选择去悖逆神，还是会被赶到伊甸园之外生活，而伊甸园之

外的世界还是会变得是一个充满罪恶和苦难的世界。并且，就算神在赐给基督徒再

造的新生命的时候，像计算机改装新的程式一样，或是像一个人患了失去记忆症一

样，将基督徒原有的一切知识能力，记忆习惯，倾向好恶，误解谬见，无知偏差等

都完全洗除掉，就像一张白纸一样以再造的新生命重新开始﹝或许有些基督徒会希

望神这样做，以为如此基督徒就不会受到自己原有的罪恶习惯，倾向好恶，误解谬

见，无知偏差等的左右而犯罪了﹞，这也是无济于事的；因为当初亚当和夏娃在伊

甸园里就是像一张白纸一样开始的，但是他们还是被魔鬼引诱去悖逆神而犯了罪。

人惟有在经过犯罪和受苦，认罪和悔改，得救和归回，学习和磨炼的过程之后，才

会心甘情愿地自己选择要从此顺服神所决定的善恶，而不去自己决定孰善孰恶；也

惟有如此，人才能永远安稳地活在神的面前。有一天，当那些信了神，相信和跟从

了救主耶稣，并且经历过以神真理的道与内在和外在各样的罪恶相争战的学习和磨

炼的造就过程，以及世上种种的艰难和困苦，而忍耐到底的基督徒，重新再活在神

的面前，享受那活在神面前的满足的喜乐和永远的福乐时，他们就再也不会要悖逆

神，而离开神了。至此，神对人那奇妙的，全盘性的大计划才终于完成了；神歇了



 - 119 - 

祂的工，安息了，信神的人也享受到神的安息，其他一切的受造之物也同样地享受

到神的安息，永远快乐地生活在一起﹝live happily ever after﹞。 

我顺便还提一下，从更深一层地来看，不但，如前所述，神当初创造亚当和

夏娃时，所给与人的那是出于尘土，会朽坏而归于尘土的，物质的血肉之躯的身体

只是暂时性的，必须要一直等到将来耶稣再来的时候，凡是相信和跟从救主耶稣而

归属于神的人，才会具有一个与耶稣从死里复活以后所具有的复活的身体一样，是

荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的新身体，而能永远地活在神的面前；并且，也如

前所述，神当初六日所创造，祂看为一切是好的，但却因人悖逆神而犯罪的后果，

已经是完全变质了，而成为是充满着罪恶和苦难，是落在罪恶黑暗的权势和败坏死

亡的辖制之下沮丧挫折，叹息劳苦，就像是已经「烂了的苹果」的这个现今人存活

所处在的天地，其实很可能也是神为了要达成上述祂创造人，以及对整个人类奇妙

的，全盘性的大计划，所预备的一个背后暂时性的布景。这就是说，现今人存活所

处在的这个充满着罪恶和苦难天地，乃是为了要考验人是会成为怎么样的人的一个

暂时性的场所，藉之以看看人大多不到百年在世上寄居和客旅的这段短暂的期间，

是会成为一个肯认罪悔改，肯相信和跟从神所差来的救主耶稣而归属于神，因而愿

意以神为主，尊神为大地重新活在神的面前而蒙受永福的人；还是会成为一个始终

硬着颈项，一直不肯认罪悔改，不肯相信和跟从救主耶稣而归属于神，以致落得与

神全然割断，遭到神对罪恶的审判，定罪和惩罚的报应而承受永刑的人。然而，圣

经中却宣告说，当将来耶稣再来的时候，现今这个充满着罪恶和苦难的世界，会被

烈火所销化而过去，取而代之的则是神所重新创造的一个新的天地﹝「新天新

地」﹞，以使得其他一切的受造之物，也同那因相信和跟从救主耶稣而属神的基督

徒一样，得到神的拯救而复兴，不再沮丧挫折，叹息劳苦，而能脱离罪恶和败坏的

辖制，得享自由的荣耀。故此，虽然现今人存活所处在的这个天地，仍旧是带着一

些神当初六日创造时的华美，壮丽和奇妙，深得人的欣赏，爱慕和歌颂；但老实

说，那只不过是这个已经是「烂了的苹果」还没有烂透的部份罢了。所以，当我们

活在现今这个世上的时候，请不要太留恋于这个只不过是暂时性的布景的天地，最

值得我们去关注的乃是自己和他人是否是成为了那能永远安稳地活在神的面前的

人。 



 - 120 - 

六. 基督徒的重生与内住的圣灵的相辅相成 

1. 内住在基督徒里面的圣灵是重生的基督徒的造就过程中的导师 

我在上文中叙述人猿泰山的传奇故事时曾提到，有一部根据这个人猿泰山的

故事所拍成的电影，影片中还进一步地描述泰山后来回到英国以后，在他的祖父和

妻子的帮助之下，学习去活出人的样式来，以及试着去适应和融入人的社会的情

形。或许有人会以为，泰山只要回到人的社会中，他自己观察，模仿周围的人的表

现，就一定会耳濡目染，自然而然地愈来愈活出人的样式来了。这也许是不错；但

是，如果在泰山学习去活出人的样式的过程中，有别的人做泰山的导师，一直在泰

山的身旁陪着泰山，就好比是泰山的祖父和妻子，随时随地带领，帮助，提醒，指

正泰山要去舍弃他以往所有的，与猩猩相同的动作举止，生活习惯，思想观念等，

并且同时也随时随地教导，叮咛，嘱咐，鼓励泰山要去活得像一个人的样式，那么

泰山学着去活出人的样式的过程岂不是「事半功倍，突飞猛进」吗？这总比他一个

人自己单独地去摸索，去尝试，去瞎闯，去挣扎，去失败，去难过要好得多了，不

是吗？ 

所以，就像泰山是一个长大了的成人，同样的基督徒也具有那已经是长成了

的，成熟的再造的新生命；就像泰山要去活出人的样式来，同样的基督徒也要去活

出那再造的新生命的样式来；就像泰山务必要舍弃他以往所有的，与猩猩相同的动

作举止，生活习惯，思想观念等，才能完全地活出人的样式来，同样的基督徒也务

必要摒弃其在相信和跟从救主耶稣以前所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没

有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，

理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等，才能完全地活出那再造的新生命的

样式来。因此，就像泰山要去活出人的样式来，是必须经历一段时间的学习，成长

和成熟的过程；同样的基督徒要去活那再造的新生命的样式来，也是必须经历一段

时间的学习，成长和成熟的造就过程。并且，就像在泰山学习去活出人的样式的造

就过程中，不但要对他讲说人的样式应当是怎么样的，同时也要指明猩猩的动作举

止，生活习惯，思想观念，与人的样式之间彼此巨大的差异和不同，如此才能造就

泰山真正地活的像一个人，而不再像猩猩了；同样的在基督徒学习去活出那再造的

新生命的样式的造就过程中，不但要对其详细地讲解神在圣经中所启示的真理是些

甚么，同时也要清楚地言明基督徒在相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，已先入为

主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的

罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，误解谬见，无知偏差等的缺失和谬

误，并且还要指明基督徒所旧有的，世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端



 - 121 - 

和邪说，以及那些眼见的现象，与神真理的道之间彼此的差异和相互的抵触，如此

才能造就基督徒真正地活出那再造的新生命的样式，而不再像一般的世人是活在那

带着罪性的旧生命中了。不但如此，就像在泰山学习去活出人的样式的造就过程

中，有泰山的祖父和妻子做泰山的导师，一直在泰山的身旁陪着泰山，以随时随地

帮助泰山能正确地，及早地活出人的样式来；同样的在基督徒学习去活出那再造的

新生命的样式的造就过程中，也有导师一直在基督徒的身旁陪着基督徒，以随时随

地帮助基督徒能正确地，及早地活出那再造的新生命的样式来。 

那么请问，那在基督徒的造就过程中，一直在基督徒的身旁陪着基督徒，以

随时随地帮助基督徒能正确地，及早地活出那再造的新生命的样式来的导师到底是

谁呢？有人或许会认为，基督徒的导师就是在教会担任带领和教导工作的牧师，长

老，传道人，执事，或是其他资深的基督徒。圣经中确实教导基督徒说， 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗和他的同工们写信给位于现今希腊的帖撒罗

尼迦的教会的信徒们，劝勉他们说﹞弟兄们﹝保罗这样称呼帖撒罗尼迦

教会的信徒们是因为基督徒彼此之间乃是信仰上的弟兄姐妹﹞，我们劝

你们敬重那在你们中间劳苦的人，就是在主里面治理你们，劝戒你们

的；又因他们所作的工，用爱心格外尊重他们；你们也要彼此和睦」

﹝新约帖撒罗尼迦前书五章 12-13节，和合本﹞。 

但是，实际上在教会担任带领和教导工作的牧师，长老，传道人，执事，或是其他

资深的基督徒，并不是那随时随地与基督徒同在，带领和帮助基督徒的真正的导

师；因为他们也是在他们各自学习去活出那再造的新生命的样式的造就过程中的某

一点上，他们也是需要导师在他们身旁陪着他们，以随时随地帮助他们能正确地，

及早地活出那再造的新生命的样式来。 

其实，重生的基督徒的造就过程中真正的导师就是前面论及「对于基督徒的

重生第二种的看法」时，所引述的圣经经文中提到的，神所赐的那位内住在每一位

基督徒里面，随时随地，永永远远与基督徒同在的圣灵﹝圣经中称圣灵为「保惠师

﹝或训慰师﹞」﹞。下列所引述的两段的圣经经文中宣告说，惟有三一神的圣灵全

然地知道神的事，也惟有圣灵能叫基督徒正确地知道神开恩赐给基督徒的事，因此

惟有圣灵能引导基督徒去明白一切的真理； 

− 「如经上﹝指如圣经旧约上﹞所记，『神为爱祂的人所预备的，是眼睛

未曾看见，耳朵未曾听见，人心也未曾想到的。』只有神借着圣灵向我



 - 122 - 

们﹝指基督徒，下同﹞显明了，因为圣灵参透万事，就是神深奥的事也

参透了。除了在人里头的灵，谁知道人的事﹝指除了人自己的灵，谁知

道人在想甚么﹞；像这样，除了神的灵，也没有人知道神的事﹝指除了

圣灵，没有人全然知道神的心意﹞。我们所领受的﹝指基督徒蒙神所赐

的，内住在其里面的圣灵﹞，并不是世上的灵，乃是从神来的灵﹝即圣

灵﹞，叫我们能知道神开恩赐给我们的事。并且我们讲说这些事，不是

用人智慧所指教的言语﹝指不是用世俗的智慧的言语﹞，乃是用圣灵所

指教的言语，将属灵的话，解释属灵的事」﹝新约哥林多前书二章 9-13

节，和合本﹞； 

− 「﹝耶稣在最后的晚餐时，当将要出卖耶稣的犹大中途离席后，就对仍

然在座的十一位门徒们说﹞我还有好些事要告诉你们，但你们现在担当

不了。只等真理的圣灵来了，祂要引导你们明白一切的真理；因为祂不

是凭自己说的，乃是把祂所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你

们」﹝新约约翰福音十六章 12-13节，和合本﹞。 

因此，在基督徒学习和磨炼，建造和更新，以成长和成熟，而能活出其所具有的那

再造的新生命的造就过程中，内住在基督徒里面的圣灵会随时随地带领帮助，教导

指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保守基督徒，并且还会常常感动基督徒，赐能给

基督徒，安慰挽回基督徒，而使得基督徒可以认识了解，相信接受神在圣经中所启

示的真理的道，并且同时也使得基督徒摒弃自己在相信和跟从救主耶稣以前所旧有

的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留

恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想目标，无知偏差，误解谬见等，以及那些世俗的，

人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，以致基督徒能够正确地，及早地，多

多地活出那再造的新生命的样式来。 

2. 关于圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作的一些实例 

我在上文中所提到的，那一位变得不再惧怕黑暗的女信徒；那一位变得不会

讲脏话的白人牧师；那一位也变得不会讲脏话的著名中医师；那一位变得会大声唱

诗歌赞美神的丈夫；那一位变得抽烟会恶心，变得愿意唱诗歌赞美神，并且原谅曾

经诈骗过他的人的阎姓男士；我自己本身变得不再是冷漠孤僻，自傲自恃，拘谨独

善，同时也对神真理的道愈来愈投入，明白和认同，以致我的心思意念，观念看

法，想法做法都有很大的改变；那一位脾气似乎没有变好的丈夫，但他却回应神的

呼召，放下原来所从事的专业工作，去读神学院，做了全时间的传道人，与妻子一

起辛劳地在教会服事；那一位在读大学时和毕业以后，要去泰国做传福音的工作的



 - 123 - 

女儿；我所就读的神学院的院长曾霖芳牧师，他年轻时受到神的带领和感动，不惜

被母亲赶出家门，执意一个人去上海读神学院；那一位郭姓的女信徒，她从圣经知

道宇宙万物都是神所创造的以后，每次看见树叶子都会禁不住地赞赏神所创造的树

叶子的美丽和精致；那两位女信徒，她们很坦白地在教会众人的面前，公开地承认

自己以前所做过得罪神，亏欠人的事情，而不再加以掩饰；以及很多的基督徒都变

得在每个星期日会去教会，与其他的基督徒一起敬拜神等等，这都是圣灵保惠师在

基督徒身上的造就工作，以致基督徒能够流露出其所具有的那再造的新生命的样式

来。 

并且，虽然我一直都是一个独立思想，凡事均有自己的主见，绝非一知半

解，人云己云的人；然而，在我于 1992 年 6月刚刚相信和跟从救主耶稣，而成为

基督徒以后，有一段时间我却是认为在教会听到牧师所讲的每一篇道都非常的好，

完全地接受﹝当时我自己都觉得有点奇怪﹞。后来我去神学院就读，也得到了很大

的造就和收获。这也都是圣灵保惠师在基督徒身上的工作。并且，在我信主两，三

年之后﹝是在我去读神学院之前﹞，有一次早上我在家中卧室的床前向神祷告；我

当时对神说，我虽然已经信了祂，但我并不认识祂，因此我求神帮我能多认识祂。

祷告完，我站起来，抬起了头来，就看见卧室面东的那扇窗子，有一道光照着我。

原来是太阳光照在了一部停于屋前车道的车子的挡风玻璃上，反射到我的眼睛。当

时，我有一个很深的感动，就是我要抬起我的头来，张开眼睛，把神看清楚了。过

了约一年左右，我在神的带领和帮助之下，于 1996 年 9 月进到一间神学院就读

﹝请见下文﹞；1999 年 6月毕业以后就一直在教会担任传道的工作迄今。在这超

过二十年的期间，我都没有忘了当时那个很深的感动，一直以「抬起头来，张开眼

睛，把神看清楚」的态度去认识神，而不是闭目埋首在自己相信和跟从救主以前所

旧有的那些「先入为主，根深蒂固，自以为是，世俗时尚」的观念，想法和做法之

中，也不是对于在信仰上所听见的，所看见的，所读到的，不加思考，不求甚解，

不去分辨，糊里胡涂，摇旗吶喊。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

我于 1992 年 6 月相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒以后不久，曾发生过

一件事情，我一直到后来对于基督徒的信仰深入地认识以后，才知道这件事情的重

大意义，而至今我每次想起来都仍然是相当感动。那是我有一次去参加教会的聚

会，聚会一开始大家先唱诗歌，当唱到一首名为「十字架﹝Near the Cross﹞」的

诗歌时，我突然忍不住地想要流泪。当时，我心中完全没有甚么叫我伤心难过的

事；反而，我认为一个大男人，在大庭广众的面前流泪，是很难为情的，而我又正

好坐在教会的一位牧师的旁边，更是不想让牧师看见我流泪。所以，我很努力地要



 - 124 - 

把自己想流泪的情绪压抑下去，但是终究压不住，还是流了泪。那时我觉得很奇

怪，为甚么自己在唱这首诗歌的时候，会那么禁不住地想要流泪呢？直到后来当我

深入地认识基督徒的信仰以后，我才体会到耶稣为了救赎人﹝包括我﹞的罪，竟然

甘愿地舍了祂自己的性命，被钉在十字架上，遭受那极度残酷和痛苦的刑罚而死，

以担当人﹝包括我﹞的罪孽，这是每一位基督徒﹝包括我﹞都应当要常常心被恩

感，而流泪感谢神的。这是与一般的人在听和看，与自己的经历和处境相似的感性

的歌曲和电影，因而受感流泪的情形完全不同的。最近我对我们教会的信徒们讲这

件事情，有一位女信徒说她亦曾经有在唱诗歌时受到神的感动而流泪的事情发生。

这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

我于 1992 年 6 月相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒以后不久，还发生了

一件事情，不但当时对我是很大的保佑，就是一直到后来，到今天我都深蒙其益，

我一直都铭记在心中，常常对神感恩。那一次是我请了几位熟识的朋友到家中来小

聚，也特地买了一瓶香槟酒请大家喝。在那之前我还从来都没有开过香槟酒，不知

道开瓶的时候，酒瓶口不要对着自己，也不要对着别人，免得酒瓶的软木塞喷出来

时打到人。结果，我笨拙地开瓶的时候，酒瓶口正对着我的脸，突然酒瓶的软木塞

喷了出来；可是，软木塞却没有打到我的脸，也没有打到我所戴的眼镜的镜片，把

镜片打破，伤到我的眼睛；软木塞是正好打在我所戴的眼镜的塑料镜框上﹝塑料镜

框只有约 1-2毫米粗﹞，把左眼上端的塑料镜框都打断了。当时我完全没事，只是

坏了一副眼镜，自己也吓了一大跳。如果说软木塞打的高一点点，就会伤到我的前

额；如果说软木塞打的低一点点，就会打到我所戴的眼镜左眼的镜片，把镜片打

破，伤到我的左眼，甚至可能会更严重地伤到我的脑部。从软木塞居然把很硬的塑

料眼镜框都打断了来看，软木塞喷出来的力道确实是不小；但是，非常感谢神的保

佑，软木塞是不偏不倚地打在眼镜框上，否则后果真是不堪设想。这也是圣灵保惠

师在基督徒身上保守和造就的工作。然而，这件事不但当时对我来说是一个很大的

神的保佑，到后来我才知道神预先这样保佑我，是有更大的原因。 

我于 1994 年中旬接受例行眼睛检查的时候，发现我的双眼的眼压都过高，

日久很可能会造成视神经的损伤而导致失明﹝就是一般所谓的「青光眼

﹝glaucoma﹞」﹞，于是医生就要我每天点一种眼药水以降低眼压。这样经过了十

几年，我左眼的视力还能维持正常，但右眼的视力却严重地减弱﹝只剩下不到十分

之一的视力；我用双眼看东西并不觉有异，单独测右眼或左眼的视力才知道﹞。当

年若不是神保佑我，使我的左眼没有被软木塞打瞎，那我后来右眼的视力减弱时，

岂不是两眼都看不到了吗？那么今天我岂还能继续地读书，写书，写讲稿，怍传道



 - 125 - 

人呢？我每次想到这里，心中就充满了对神的感谢。这也是圣灵保惠师在基督徒身

上保守和造就的工作。 

还有，神以我于 1994 年底在美国加州旧金山湾区工作时的一次失业，带领

我将自己献给神，接着就呼召我去走一条新的路。那时我失业以后，到处找工作有

一年之久，都没有找到；还自己开了一间科技顾问公司，也没有成效。在这一年的

当中，当时我所参加的教会的牧师和一些熟识的基督徒，偶尔会对我说，或许神是

使用我的失业，要我改行去做全时间的传道人。起初我并没有听进去，仍然努力地

在找工作；可是在一直都没有找到工作的情形下，我心里也开始在想，神会不会真

的是要我改行去做传道人。当时，为了加以确定之，我就同一般基督徒在此种情形

下的做法一样，向神求了三个所谓的「印证」；就是向神求三件事情，如果这三件

事情都如我所求的实现了，那就证明神确实是要我改行去做传道人。结果，等了一

阵子，三个我所求的印证都没有实现。﹝我已不太记得我向神所求的三个印证是甚

么了，只记得第一个是求神帮助我先找到一个工作，然后我会立刻放下这个找到的

工作，去做全时间的传道人。其实，神是比我更认识我自己；如果我找到了一个工

作，岂会放的下呢？那我今天还会是传道人吗？感谢神没有答应当时我所求的这个

印证；阿们。﹞当我正悬在那里的时候，有一天我读到了圣经中的一节经文： 

− 「﹝那位初世纪的使徒保罗写信给位于当时罗马城的教会的信徒们，对

他们说﹞所以，弟兄们﹝保罗这样称呼罗马城教会的信徒们是因为基督

徒彼此之间乃是信仰上的弟兄姐妹﹞，我以神的慈悲劝你们，将身体献

上当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的；你们如此事奉﹝神﹞，乃是理

所当然的」﹝新约罗马书十二章 1 节，和合本﹞。 

当时，我心里受到很大的感动，知道神不要我看神是否实现了我向祂所要求的印

证，而是要我注目在神对我所施的慈爱，使得我能够悔改，相信和跟从了救主耶

稣，而归向于神。所以，我就跪了下来将自己献给了神，那一天是 1995 年 11 月

18日﹝我记在了我的圣经里﹞。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

其实，我献身给神之后，还是不知道神是不是要我去做传道人；说实在话，

我也不知道要怎么去做传道人。﹝当时我成为基督徒还不到四年，从来没有在所参

加的教会担任过甚么职位；我在教会所做的服事就是开车去接一些年长的伯父伯母

们来教会参加聚会；既使是做这件事，也不是做的很好，还出过两件糗事，想起来

就不好意思；请见下文。﹞所以，我还是继续地在找工作。进到了 1996 年，我以

前在美国东部新泽西州工作的那家大公司的主管，向另一家大公司推荐我；这家公



 - 126 - 

司的主管就打电话来与我联络。经过几次电话的交谈后，该公司安排我那年的三月

份时去他们在美国东部的总部面谈。我当时是非常的兴奋，经过了一年多的努力找

工作和等待，总算有一个机会了；于是，我把面谈可能用得着的资料都全部准备妥

当，还买了一件新的外衣﹝美国东部三月份还是相当的冷﹞。但就在要去面谈的前

一周，该公司与我联络的人，却打电话来说，他们公司要与我面谈的几个人，须要

去欧洲开会，无法见我，面谈取消。我听了就对他说，可以将面谈延后举行；他则

不置可否。电话打完，我当时是极度的失望和难过，就直率地问神说，为甚么会是

这样的呢？我问神的话都还没有说完﹝真的﹞，立刻就有一个意念突然地浮现在我

的心中，就好像有另一位在对我说话一样。这个意念是：「我要带你走一条新的道

路，我也会使你有能力走得上去」﹝这是我一生都忘不了的﹞。当时，我吓了一

跳；然后，我就同妻子讲了这事。从那时起，我才开始意识到或许神不要我再找我

以前所从事的专业工作了。又经过了一个多月，有一天我在所参加的教会的布告栏

上，看见有一间从香港搬来旧金山湾区的神学院正式开始招收学生。我同妻子商量

之后，就一同去报了名；五月多的时候，就被该神学院录取为新的神学生了。这也

是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

从我于 1994 年底失业到 1996 年 9 月开始进入神学院就读，在这将近两年的

期间，虽然教会中不少的基督徒常有出于好心的安慰，关怀和询问，不过有时确实

反会加深我心中的担忧，急躁和焦虑，然而我和妻子和孩子们还是照样每周都去教

会参加聚会，而我在教会的祷告会中也曾流泪地求神帮助，并且我和妻子也去教会

担任义工，帮忙打扫教堂，修剪教堂的树，还在教堂的停车场周围种了一些花来美

化环境。其实，我一向都是一个相当自许和自持的人，从来都不太愿意将自己的软

弱面暴露于人前，更不要说是因而受到别人的安慰和关怀了；但是神却使得我不再

去在意这些，能够比较坦然地接受和感谢别人对我的安慰，关怀和帮助。这也是圣

灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

我和妻子进入神学院就读了一个月之后，那家在年初原来要与我面谈的公

司，又打电话来说，他们现在可以跟我面谈了。而且，我以前在美国东部新泽西州

工作的那家大公司的主管，也打电话来说，公司有一项新的技术研发计划要我回去

做。妻子问我要怎么决定；我同妻子说，我们既然回应了神的呼召，就不再回头。

从这件事，我深深地体会到，神或许会借着环境和际遇，促使一个人不得不去走一

条他原来并没有想要走的神的路；但是，神终究还是会让这个人知道，是他自己心

甘情愿地要走上这一条神的路的。换一个比较带有警惕性的讲法，神或许会借着环

境和际遇，逼使一个人不得不去走一条他原来没有想要走的神的路；但是，神终究



 - 127 - 

还是会试试这个人，看他是不是真心地愿意走上这一条神的路。神带领我做传道人

是如此，神带领一个人信神也是如此。一个人或许因为一时遇到自己解决不了的困

难，想得到神的帮助而信了神；然而，神终究会试试这个人，看他是真心地信神，

还是像敬拜神明偶像一样，灵就信，不灵就去信别的。这也是圣灵保惠师在基督徒

身上的造就工作。 

在我与妻子进入神学院就读之前不久，有一次吃完晚饭，我和妻子在家里的

餐桌上粗略地算了算，我们去读三年的神学院，需要多少钱来维持家计。那时，我

已经失业一年半了，没有收入，所有的积蓄都花完了，再加上我们的三个孩子，当

时分别是十三岁，十二岁和六岁，将来上大学的费用，真是叫人不敢去想。后来不

久，我读到圣经中的一节经文： 

− 「万军之耶和华﹝「万军之耶和华」一词是表示耶和华神是统领万军，

极为强大，满有能力的意思﹞，我的王，我的神啊，在祢祭坛那里，麻

雀为自己找着房屋，燕子为自己找着菢雏之窝」﹝旧约诗篇八十四篇 3

节，和合本﹞。 

神以这节圣经经文中的应许坚固了我和妻子的心，相信神必会照顾和供应我们和孩

子将来在生活上的需要。其后，神借着我姊姊借给我们一些钱，加上在神学院就读

时的奖学金，再加上我们 1999 年神学院毕业后，所成立的一间小教会对我们的供

应，以及在我们收入相当低的情况下，还让我们多次申请到银行的贷款等，一直帮

助我们走了下来。在超过二十五年以后的今天，我和妻子仍然在这间小教会当传道

人﹝已经有二十多个年头了﹞，我的三个孩子都大学毕业了，我和妻子也在孩子们

都大了，成家的成家，独立的独立，进修的进修的情况下，将原来所住的房子卖

了，然后再买了一个环境很好的较小的住处，我的父母和姊姊也都信了神。神答应

我们的，不但没有落空，还超过了我们所求所想的。这也是圣灵保惠师在基督徒身

上的造就工作。 

我与妻子进入神学院就读以后，就从原来所参加的教会转去参加神学院的曾

霖芳院长所主持的神学院的附属教会，希望多向曾院长学习。过了一阵子，我们原

来所参加的教会中的一位我们很熟识的牧师和师母，计画自己出来开始成立一间新

的教会，就邀请我与妻子参加他们的新教会，一起同工。我与妻子商量后，认为这

个机会不错，可以学习怎么去建立一间新的教会﹝如上所述，我去读神学院是在成

为基督徒以后只有几年，从来没有在教会担任过甚么职位，完全不知道教会的运作

是怎么一回事﹞，于是我与妻子就答应这位牧师和师母去参加他们所要成立的新教



 - 128 - 

会。过了几天，我就向曾院长报告说，我与妻子预备离开神学院的附属教会﹝仍然

还是在神学院就读﹞，而去参加这位牧师和师母所要成立的新教会﹝曾院长也认识

这位牧师和师母﹞。曾院长听了以后，没有说好，也没有说不好，只问我有没有为

此事跟神祷告。我当时心里想，我与妻子都认为这个机会不错，还要祷告甚么呢？

但是我口头上却照实地回答曾院长说，我还没有跟神祷告。曾院长就对我说，要先

跟神祷告；我回答说好。当天晚上吃了晚饭，我要去散步的时候，在家门口想起自

己答应曾院长要为此事跟神祷告。我那时想，就跟神做个祷告吧，如果没有甚么回

覆﹝说实在话，我也不晓得会不会有回覆，会有甚么样的回覆﹞，那就照我与妻子

商量好的去做吧。于是，我就站在家门口对神说，我与妻子预备离开神学院的附属

教会，去参加这位牧师和师母所要成立的新教会。我的话刚一说完，立刻就有一个

意念突然地在我的心中涌出来，就好像有另一位在对我说话一样。这个意念是：

「没有命令不可以离开」。当时，我吓了一大跳；还左右看看是不是有人在对我说

话；并没有人。我于是就意识到这乃是神对我的祷告的回覆，叫我与妻子不可以离

开神学院的附属教会，去参加这位牧师和师母所要成立的新教会。 

接着我就进家﹝散步也不要去了﹞，将这事告诉妻子。这位牧师和师母当时

还邀请了一位资深的女传道人参加他们所要成立的新教会，大家一起来同工﹝我与

妻子也认识这位女传道人﹞，所以妻子就叫我打电话给这位女传道人问一问。我在

电话中对这位女传道人说，好像神不要我与妻子参加这位牧师和师母所要成立的新

教会。这位女传道人听了，就责备我说，基督徒不可以说话不算话，既然答应这位

牧师和师母要参加他们的新教会，就不可以失信。我当时想，这位女传道人说的也

对，就有些犹豫不决。过了几天，我在神学院碰到一位也认识这位牧师和师母的同

学，谈到这位牧师和师母要成立一间新的教会的这件事；那位同学说，这位牧师和

师母也邀请他和他的妻子去参加他们所要成立的新教会，但是他因为考虑到神学院

的功课很忙，就回绝了这位牧师和师母的邀请。我听他这么说，就想我在神学院的

功课也很忙，实在无暇去参与建立一间新的教会的繁忙的工作。于是，我决定不去

参加这位牧师和师母所要成立的新教会的心就坚定了。后来，这位牧师和师母要成

立一间新的教会的计划也并没有付诸实行。从这件事我深深地了解到，有的时候基

督徒自己看为是好的事，却不见得是合乎神的心意，也不见得是神要带领基督徒走

的路，因此神有时会拦阻基督徒去做他们自己看为是好的事。而曾院长对我的提醒

是非常的重要，基督徒不论大事小事，都当将之带到神的面前来问问神，求神指

示，带领和帮助。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 



 - 129 - 

再者，1998 年初我在神学院就读第二年的时候，有一次我向神祷告，求神

带领和帮助我有机会可以学习和操练在教会服事的工作﹝那时我在神学院已读了约

一年半，还是很希望能参与教会实际服事的工作，以知道一些关于教会的运作﹞。

结果，接下来我在神学院就读的约一年半的期间，发生了几件的事情，让我得到了

很多，很好的学习和操练。第一件事，神感动我去参加了神学院的附属教会的一个

传福音的小组。我们几位基督徒为了向人介绍基督徒的信仰，每隔一周的星期六上

午，就会到各处人多的地方去发放一些介绍基督徒信仰的资料；如果有人愿意，我

们也会和他谈一谈基督徒的信仰。有一个星期六的上午，我们一起去到一间教中文

的学校﹝在美国不少中国人家庭的小孩子，星期一到星期五上美国学校，星期六则

去上教中文的学校，以学习中文﹞；我看见了一个父亲和他年纪很小的儿子在走廊

上玩的很高兴﹝大一点的孩子可能去上课了﹞，我就过去与他交谈。当时在旧金山

湾区附近即将要举行一个大的布道会，所以我把这个布道会的邀请卡递给他，希望

他拿了会考虑去参加﹝递给他的同时，我也一面在心中向神祷告，求神让他会愿意

接受﹞。可是，使我很失望的是，他表示没有兴趣。当时，我就在心中对神抱怨地

质问说，神啊，祢为甚么不使这位父亲愿意拿着这个布道会的邀请卡呢？祢为甚么

不使这位父亲对基督徒的信仰有兴趣呢？祢为甚么不使这位父亲喜欢来认识祢这位

真神呢？这对他的个人和家庭，对他的现在和将来，对他的生活和生命，都是非常

宝贵，非常重要的。祢难道不怜悯他，不爱他吗？ 

我刚想到这里，立刻就有一个另外的意念突然地出现在我的心中，好像有另

一位在对我说话一样。这个另外的意念是：「我怎么不爱他，连我的独生爱子都为

他的罪而死；现在的问题是你爱不爱他，愿意不愿意继续介绍真神给他认识」﹝基

督徒的信仰宣告，神因为爱人，就差遣祂的独生子耶稣，来到世上，为世人的罪被

钉在十字架上而死，以拯救人脱离罪恶，归向于神﹞。我当时愣了一下，过了一会

儿才意识到这乃是神在责备我对祂的质问的错误；也同时在光照我去真正明白神已

经启示在圣经中的一个非常重要的真理，那就是如圣经中所说的， 

− 「神爱世人，甚至将祂的独生子﹝即三一神的圣子耶稣﹞赐给他们，叫

一切信祂的﹝指一切信耶稣的人﹞，不至灭亡，反得永生」﹝新约约翰

福音三章 16 节，和合本﹞； 

− 「惟有基督﹝即耶稣﹞在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此

向我们显明了」﹝新约罗马书五章 8 节，和合本﹞； 

− 「神就是爱；神差祂独生子﹝即三一神的圣子耶稣﹞到世间来，使我们

借着祂得生﹝指借着耶稣以得着神所赐那再造的新生命﹞，神爱我们的



 - 130 - 

心在此就显明了。不是我们爱神，乃是神爱我们，差祂的儿子为我们的

罪作了挽回祭，这就是爱了﹝「祂的儿子」即三一神的圣子耶稣；「挽

回祭」是指耶稣遵着神拯救人的计划的安排，自己舍命被钉在十字架上

而死，乃是成为了那代赎人的罪，以将人从罪恶的辖制和捆绑，以及从

神对罪恶的审判和惩罚的报应中挽救回来的赎罪祭﹞」﹝新约约翰一书

四章 8-10节，和合本﹞。 

这三段的圣经经文，我在神学院上课时常常读到；但却是直到当时神责备我，光照

我的那一刻，我才算是真正地明白了「神爱世人」的意思。这也是圣灵保惠师在基

督徒身上的造就工作。说到这里，我插一句话；我常常对我们教会的信徒们说，不

要只看神在我们的生活上，对我们有甚么样的帮助，保佑和赐福；也要多留意神光

照我们去明白了哪些圣经中的真理。后者才是最宝贵，最重要的。 

第二件事是发生在 1998 年的夏天，当时我已在神学院就读了两年，有一个

机会我就与几位同学一起去了东欧的波兰一个月，向一些从中国大陆到波兰做生意

的中国人传福音﹝我原来因为对东欧，对波兰并不熟悉，波兰又是前共产国家，所

以我并不想去；但在一次爬山的时候向神祷告，心中却有感动，为甚么不去

呢？﹞。我一生所带领的第一个相信耶稣的刘姓基督徒就是在波兰的首都华沙踫到

的。当时，从中国大陆到波兰做生意的中国人都在华沙一个很大，已停用的足球场

和其四围的场地租了摊位，展示货品，供人选购﹝被称为「大市场」；也有从别国

到波兰做生意的人在那里租摊位卖货﹞；其中有一条人最多，最热闹的主街的两旁

都是中国商人的摊位﹝被称为「中国街」﹞。有一天早晨，我一个人来到「大市

场」，计画去「中国街」向人传福音，一路上我都在想要如何开口传福音，就是向

人传福音时要说些甚么；是多讲一些基督徒生动精彩，个人经历神的见证故事呢？

﹝说实在话，当时我成为基督徒才只有六年，根本没有甚么自己经历神的精彩见证

故事。﹞还是照着我所带传福音的小册子上所写的基督徒信仰的要点一项一项地念

呢？﹝一般传福音的小册子上所写的基督徒信仰的要点共有四项，分别是以「真神

爱你」，「人都有罪」，「耶稣代罚」和「信祂得救」为标题，并且还附带着有关

各项的圣经经文和简短说明。﹞ 

我正在想，同时也一面求神给予指示的时候，我来到了「中国街」与另一条

垂直的街的交口；这另一条垂直的街上，因为不如主街人多热闹，所以通常都没有

中国商人在那里租摊位。可是，那一天当我停在街口的时候，远远地却望见有一个

人站在这另一条垂直的街的当中，脸长的有点像是中国人。我就走过去，问他会不

会讲中文；他说会；于是我们就坐进他的摊位里聊了起来。他相当年轻﹝二十岁左



 - 131 - 

右﹞，姓刘，是他的叔叔带他来波兰做生意，那时他叔叔正去办货，留他一个人看

守摊位。我则告诉他我是从美国来波兰，短期性地向在波兰的中国商人传讲基督徒

的信仰。接着，我就把随身所带传福音的小册子上所写的基督徒信仰的四项要点念

了一遍给他听﹝当时我并没有将此基督徒信仰的四项要点仔细地解说给他听，也没

有想要说甚么经历神的见证故事，总共只讲了不到十分钟的时间﹞。念完了以后，

我就率直地问他说，要不要接受耶稣为他的救主；他也没有迟疑，就说好；于是我

就带着他一起做了决志信耶稣的祷告。祷告完，我实在按不住心中的好奇，就问他

说，我感到很奇怪，他为甚么在听了我所念基督徒信仰的要点之后，就很快地决定

要信耶稣呢？他回答说，这没有甚么好奇怪的；他的叔叔带他来波兰之后，就让他

住在一个波兰人的家中，这个波兰人的全家每个星期都会去教堂敬拜神﹝波兰是一

个天主教的国家﹞；而他一直都不知道他们所信的是怎样的一位神；现在听我一

讲，他就明白了，所以他会接受。真是感谢神。虽然传福音不是一件容易的事，但

有的时候神会事先就预备了人的心来接受福音，给传福音的人一个意外的惊喜和鼓

励。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

我在波兰传福音时的另一个经历就是，当时我们还到了位于波兰西北角，邻

近德国的一个城市；此行时我是与一位神学生住在一对基督徒夫妇的家中，而另一

位神学生则住在一位餐厅老板的家中。这位餐厅老板是基督徒，但他的妻子并不是

基督徒，他们夫妇有一个十几岁大的女儿，刚从中国来到波兰与父母团聚。我们到

达这个城市的那天晚上，当这位餐厅老板的餐厅打烊以后，我就向聚集在那里的中

国来的餐厅工作人员，餐厅老板的家人和当地的几位基督徒讲了一篇道。我讲道的

内容是以基督徒较一般的世人多能体会到的三种爱为主题，这三种爱就是「神对人

的爱」，「基督徒对神的爱」，以及「基督徒与基督徒之间如兄弟姐妹般的彼此相

爱」。讲完道，散会回到家以后，那位餐厅老板的女儿就向父母表示自己要信耶

稣，于是这个女儿就在住在他们家的那位神学生的引领之下信了耶稣。第二天当那

位神学生把这件事告诉其他的人时，大家都很惊异神在这个女儿身上的作为，使得

她年纪轻轻的，又刚从中国来，竟然听了一篇讲道就相信和跟从了救主耶稣；同时

大家也感谢神帮助，使用我们所做的传福音的工作。这也是圣灵保惠师在基督徒身

上的造就工作。并且，这件事情的背后还带着圣灵保惠师在基督徒身上另一个的造

就工作。当时我为了要预备晚上的讲道，所以下午就与同住的那位神学生，在所住

的那对基督徒夫妇家中的餐桌上，先一起讨论，以决定晚上要讲的信息。我们讨论

了一会儿，但却一直都没有定论；我就对那位神学生说，我想一个人到所睡的卧房

去祷告。在我回房祷告的时候，突然心中浮出了下列这段圣经的经文﹝其实这并不

是一段我很熟悉的圣经经文﹞， 



 - 132 - 

− 「我们爱﹝「我们」是指基督徒，下同﹞，因为神先爱我们。人若说，

我爱神，却恨他的弟兄﹝基督徒彼此之间乃是信仰上的弟兄姐妹，下

同﹞，就是说谎话的；不爱他所看见的弟兄，就不能爱没有看见的神。

爱神的，也当爱弟兄，这是我们从神所受的命令」﹝新约约翰一书四章

19-21节，和合本﹞。 

于是，我就回到餐桌上对那位神学生说，我想晚上就以这段圣经经文中所教导的，

基督徒较一般的世人多能体会到的三种爱，就是「神对人的爱」，「基督徒对神的

爱」，以及「基督徒与基督徒之间如兄弟姐妹般的彼此相爱」为主题讲道；而这位

神学生也同意。结果，当晚讲完道，散会回到家以后，那位餐厅老板的女儿就在住

在他们家的那位神学生的引领之下信了耶稣。 

我们这一趟也去拜访了在这个邻近德国的城市里另外的两家中餐厅的老板，

这两位餐厅老板都是基督徒。其中一位老板在我们去拜访他的时候，请我们向他的

内弟﹝他妻子的弟弟﹞传福音，因为他的内弟喜欢赌博。而当我们去拜访另一位餐

厅老板时，这另一位老板竟很坦白地告诉了我们一个关于他个人的故事。这另一位

老板说，他在欧洲开中餐厅已有多年，原来在德国有好几家的中餐厅；每晚餐厅打

烊以后，他就拿着塑料袋，到各个餐厅去收钱，回家就放在床底下，也不去存在银

行。然而，他说他那时非常好赌，结果把他所拥有的几家餐厅都输掉了，只剩下一

家在波兰和德国边界尚未开张，还须要装修的新餐厅。于是，他把手上仅剩下的一

点钱当作赌本，想说再去赌场碰一碰运气，看能不能赢回新餐厅的装修费。虽然那

时他还没有信耶稣，还不是基督徒，但却参加了当地一间华人教会的聚会，所以去

赌场之前，就学基督徒那样，向神祷告，祈求神赐他好的手气。他在祷告中，向神

承诺如果赢到新餐厅的装修费，就从此洗手，决不再赌。结果，在赌场里他每一把

都赢，手气顺的不得了，很快就赢到了新餐厅的装修费。他说，当时他想今天手气

难得这么顺，怎么能就此歇手不赌了呢。可是，在他继续赌下去之后，却是每一把

都输，最后连当赌本的那一点钱都输光了。出赌场的时候，想起他对神的承诺，不

胜唏嘘。他后来就信了耶稣，教会中有两位基督徒借给他钱，把新餐厅装修好，开

了张﹝就是他在这个邻近德国的城市里的这家餐厅﹞，他也从此不再赌博了。 

听了这另一位餐厅老板的故事，我们真是非常欣喜；我们原来还在想要如何

向前一位老板的内弟传福音，想不到眼前就有一位现成的见证人。当这另一位老板

知道我们要向前一位老板喜欢赌博的内弟传福音时，不但同意把他的故事再讲给那

位内弟听，还表示愿意请那位内弟吃饭，并由我们作陪客，一起向那位内弟传福

音。几天之后，前一位老板带着他的内弟来到这另一位老板的餐厅，大家一起吃晚



 - 133 - 

饭；席间我们将神差了救主耶稣来以拯救人脱离罪恶，归向真神的福音，以及上述

另一位老板戒赌的见证故事，都说给那位内弟听。那位内弟听了，当场表示愿意信

耶稣，于是我们就带他做了决志信耶稣的祷告。大家都为那位内弟愿意接受耶稣为

救主而感谢神，也同时感谢神预备了非常合适的福音的见证人，以帮助我们所做的

传福音的工作。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。说实在话，我真没有

想到，神竟然使用这一趟我原来不想去的波兰短期的宣教，给予了我很多，很好的

教导和造就。 

我在神学院就读最后的第三年﹝1998 年 9 月到 1999 年 6 月﹞，还发生了另

外两件事，更是帮助我学习和操练了在教会的服事。其中的一件是，其实我在

1998年的夏天去波兰传福音之前，我们神学院的曾院长的儿子﹝他也是一位牧

师﹞，因为要去英国深造，就叫我以神学生的身份，接替他去负责他原来所带领的

一间以青年人为主的英文教会的工作﹝这间英文教会也是附属于我所就读的神学

院﹞。所以我在神学院就读的第三年，除了要照常地上课，写作业以外，我也同时

担任这间英文教会的牧师，所服事的工作包括了与同工们一起的事奉，每个星期日

的主日聚会从搬桌椅，抬讲台，装音响，领诗歌，做祷告，到主日学教圣经，主日

讲道﹝每月一次，其他的主日讲道是请别的讲员﹞，并且撰写和复印主日聚会的程

序单；以及还要练习唱诗歌，撰写和复印教会的月刊，带领每个星期五晚上成人组

的聚会，安排教会一些特别的聚会，和关怀探访教会的信徒等﹝我真没有想到，我

求神带领和帮助我有机会可以学习和操练在教会服事的工作，神就使我全都做了；

我这不是在抱怨一下子做的太多，神当时这样地带领我是有祂的用意，请见下

文﹞。我还记得相当清楚，第一次轮到我要在下一个的星期日的主日聚会中讲道之

前，我想自己上神学院天天都在读圣经，到时候随便找一段圣经的经文讲，是不会

有甚么问题的。想不到就一直拖到星期六晚上的十点钟，我还不知道明天要讲甚么

信息。我只好跪在家中客厅的沙发前向神祷告，求神帮助；我祷告的时候，突然想

到了一段圣经的经文，这段经文是以神的口气来介绍救主耶稣，谨引录于下： 

- 「看哪，我﹝神自指，下同﹞的仆人，我所拣选，所亲爱，心里所喜悦

的，我要将我的灵赐给祂﹝指耶稣，下同﹞，祂必将公理传给外邦﹝指

犹太人以外的民族﹞。祂不争竞，不喧嚷；街上也没有人听见祂的声

音。压伤的芦苇，祂不折断，将残的灯火，祂不吹灭。等祂施行公理，

叫公理得胜，外邦人﹝指非犹太人﹞都要仰望祂的名」﹝新约马太福音

十二章 18-21 节，和合本﹞。 



 - 134 - 

于是，我就决定以这段圣经的经文中对耶稣的描述为次日讲道的主题，特别是以经

文中所说的，「压伤的芦苇，祂不折断，将残的灯火，祂不吹灭」，来强调耶稣会

扶持软弱的，帮助受欺压的，照顾孤儿寡妇和寄居客旅的，而不会幸灾乐祸，落井

下石，嫌贫爱富，锦上添花，攀龙附凤；我也以经文中所说的，「祂不争竞，不喧

嚷；街上也没有人听见祂的声音」，来强调耶稣却并不是自吹自擂，单顾己利，沽

名钓誉，争权夺利；我更以经文中所说的，「祂必将公理传给外邦﹝指犹太人以外

的民族﹞。....等祂施行公理，叫公理得胜，外邦人﹝指非犹太人﹞都要仰望祂的

名」，来强调耶稣还要将正义公理彰显于世上，使世上各个民族的人都因祂而有得

到神的拯救，以脱离罪恶，归向真神的盼望。并且我自此以后，就常常试着以圣经

中对于救主耶稣的各个方面的介绍为我讲道的主题。 

两件事中的另一件则是，我在神学院就读的第三年，我又自告奋勇地担任了

神学生中的宣道组的组长，先后筹办了两次大型的布道会，所从事的工作包括了与

别的神学生一起同工，租场地，撰写和复印布道会的海报和邀请卡，到处去贴海

报，到处去送邀请卡，担任一次布道会的讲员，以及参与另一次布道会的唱诗歌

等。这也都是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。神这样带领和帮助我在传福

音，宣教，布道，教导，牧养，服事教会上的学习和操练，就使得我与妻子在

1999年 6 月神学院毕业以后，才会有勇气照着心中的感动，去成立了一间新的教

会，正式开始了我们以传道人的身份事奉神的工作。 

我与妻子在 1999 年神学院毕业以后，所成立的这间小教会，并没有自己的

教堂，一直都是租场所来举行星期日的敬拜和主日学的聚会。教会刚开始成立的时

候，还因为租不到星期日上午有空的场所，有一段时期是在星期日的下午举行聚

会。后来，虽然是换到了在星期日的上午举行聚会，但在 2003 年初我们向市政府

租场所的那个单位却通知我们说，我们所租用的场所另有他用，几个月以后就不能

再租给我们了。我们只好赶紧去找新的场所；经过一阵子的寻找，附近的一间讲英

文的教会同意让我们租用他们的一个大教室，但因为只能租到一个教室，所以我们

教会年轻的孩子们必须要并入他们教会的青年组。一切都谈妥了，而在签租约之

前，我们教会所有的成员还一起去看我们要租的那间教会的场所。可是，当我们一

起去参观的时候，我们教会的一位女信徒却坚决地表示，她不愿意她的孩子们并入

那间教会讲英文的青年组；如此一来，我们只好决定不租用那间教会的场所了。又

过了一阵子，眼看着期限就要到了，却还是没有租到新的场所。 

我们教会原来所租用的市政府的那个单位的场所是面对着一个市政府的公

园，这个公园里有一个相当大，有好几间教室的活动中心。这个活动中心在星期日



 - 135 - 

的上午一直都是租给一间讲韩文的教会举行聚会，而在星期日的中午，当这间讲韩

文的教会聚会完以后，他们的成员通常都会在活动中心旁的草地上打排球。然而，

就在我们正愁找不到新的场所聚会的时候，有一个星期日的中午，我们教会聚会完

大家要离去时，我突然注意到那间讲韩文的教会的成员没有在活动中心旁的草地上

打排球。当时我心里有一个念头，是不是那间讲韩文的教会已经不再租用这个活动

中心了？于是，星期一的早上我就马上打电话到市政府负责租用公园活动中心的单

位去问；果然，那间讲韩文的教会最近已停止租用这个活动中心了。我一听，就问

市政府负责租用公园活动中心的承办人说，我们教会可不可以长期在星期日的上午

租用这个活动中心。他回答说可以，并说我当时就可以到他那里去签租约。就这

样，我们教会租到了一个就在原来聚会场所的对面，相当大，又有好几间教室，也

有厨房和男女的洗手间，租金还稍微便宜一点的新的场所，可以继续地举行教会星

期日的聚会，真是满心感谢神。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作，以及

对教会的帮助的作为。 

神对属于祂的教会的帮助还不只是如此而已。我们教会原来的成员多是一些

孩子还小的年轻夫妇；从 2008 年底起，这些年轻的夫妇都在离我们教会聚会的场

所相当远的地区买了房子，也就陆续地离开了我们教会，去参加与他们的住家相近

的教会。我们教会的人数本来就不多，那时就更少了，而新来参加我们教会的则是

一些比较年长的信徒；因此，我们教会奉献的收入就显著地减少到一个程度，恐怕

连市政府的公园活动中心的租金都快付不出来了。这样过了一段时间，我有一次按

月到市政府的单位去缴租金时，偶然听到该单位的一位小姐说，有一个非谋利机构

﹝nonprofit organization﹞也要向市政府租用场所，但因为此一机构是非谋利性

质，所以租金少于其他要向市政府租用场所的机构。我一听见，就问那位小姐说，

我们教会也是在美国的联邦政府和加州的州政府登记的非谋利机构，那我们教会租

用该公园活动中心的租金是不是也可以减低。那位小姐回答说，任何一个向市政府

租用场所的机构，必须要在市政府登记为非谋利机构，才可以享受到较低租金的优

待。于是我立刻填表向市政府申请登记我们教会为非谋利机构，也很快地就得到了

批准。所以，从 2010 年四月起，我们教会租用该公园活动中心的租金，就减为只

有原来租金的四分之一，省了四分之三。虽然我们教会的收入减少了，但神却帮助

教会的开支也减少，以致可以继续地照常运作，真是感谢神。这也是圣灵保惠师在

基督徒身上的造就工作，以及对教会的帮助的作为。 

我开始在所成立的这间小教会担任传道人以后不久，神就让我有机会从

2000年一直到 2013 年的期间，每周一次去一间老人疗养院，探望住在那里的老人



 - 136 - 

家们。他们绝大多数都在八十岁以上，而且都患有无法治愈的慢性病，其中有好多

位还有不同程度的失智症。我去探望他们的时候，常常想我要对他们说甚么呢？鼓

励他们说，他们会一天天的好起来吗？他们是不会的；事实上，他们的状况是一天

不如一天。那要对他们说甚么来安慰他们呢？还好他们大部份都是信天主教或基督

教的；所以我每次去都以基督徒死后离世，就会照着神所应许的，永远地活在神的

面前，享受神所赐那满足和永恒的福乐的盼望来激励他们。我还常常说，如果他们

先我而去到神那里，等有一天我也去到那里的时候，请他们务必先来跟我打招呼，

因为我可能认不出他们来，而且他们对那里会比较熟悉。每一次我们一起唱诗歌，

读圣经，做祷告结束后，我看见他们的眼睛都亮了。神带领我在这一间老人疗养院

的服事，使我深刻地体验到，人真正的指望绝对不是今生活在这个世上如何，而是

因着相信和跟从神所差来的救主耶稣，以致能够永远安稳地活在万福恩源的神的面

前的莫大的福分。并且，感谢主，神带领我在这一间老人疗养院的服事，更是事先

就预备了我，使得我后来能照顾我患了失智症的父亲﹝请见下文﹞，这也是圣灵保

惠师在基督徒身上的造就工作。 

我最要感谢神的就是祂带领，帮助和感动了我的父母都接受耶稣为他们的救

主，并且还让我在教会给他们施行了基督徒的洗礼。我的父母是于 2007 年底从台

湾移民到美国来，与我和妻子一家同住；当时我的父亲已开始出现失智症

﹝dementia﹞的症状，需要人照顾，而他那时已经不太讲话，也不太能叫出我的名

字了。2008 年底我的父亲因急症住院，在医院时我的母亲向神许愿说，如果我的

父亲能够康复出院，她就接受耶稣为她的救主。后来我的父亲出院回到了家，他失

智症的病情也比较稳定了，所以我的母亲就接受了耶稣为她的救主，并且决定在教

会接受洗礼。在这同时，我们也常常问我的父亲要不要也信救主耶稣，可以与我的

母亲一起接受洗礼；而我的父亲在他比较清醒的时候也点头同意了。因此，我就安

排于 2009 年的复活节﹝四月十二日﹞，在我所服事的教会为他们施行洗礼。然

而，在洗礼之前我心中有一件相当作难的事；因为我在教会施行洗礼的时候，都一

定会当场各别地问每一个接受洗礼的信徒，他﹝或她﹞是不是愿意接受耶稣为救

主；而他﹝或她﹞必须要亲口回答说「是」时，我才会给他﹝或她﹞施行洗礼。那

时我的父亲因为失智症根本都不太能讲话了；如果洗礼当场我问他时，他不回答说

「是」，也不点头表示愿意，那么我还能给他施行洗礼吗？我除了一直向神祷告，

求神带领，帮助之外，就只好在洗礼的前几天，常常提醒我的父亲要说「是」，要

点头﹝其实，我也不太确定他有没有听进去我的提醒﹞。 



 - 137 - 

在教会施行洗礼的当时，我的母亲很顺利，她回答说自己是愿意接受耶稣为

救主，我也就给她施了洗；但是，轮到我的父亲的时候，我一连问了他三遍，他都

完全没有反应，没有说「是」或点头，也没有说「不」或摇头。当场在教会信徒们

的面前，我真不知道应当怎么办；最后我决定还是本着我是传道人的立场，先不给

我的父亲施行洗礼。接着在洗礼完结，教会的信徒们都围着去恭喜我的母亲接受了

洗礼的时候，我就推我的父亲﹝他坐在轮椅上﹞到一个桌子那里坐了下来﹝就只有

我们两个人﹞。我当时心中感到很遗憾，没有能替我的父亲施行洗礼；于是，我就

对我的父亲说，你要信耶稣喔，你信耶稣嘛。想不到，我的父亲马上就点了头。我

真不敢相信；我就再问我的父亲说，你真的要信耶稣吗？我的父亲又马上点了头，

并且他的嘴唇还动了一下，像要说「是」的样子。我真是非常非常的高兴，但是我

却并没有想到要给我的父亲补行洗礼。过了一会儿，我将这事告诉教会的一位女信

徒，她立刻就建议说，可以请大家重新坐好，再给我的父亲施行洗礼。于是就这

样，我的父亲很奇妙地表达了他愿意接受耶稣为救主的意愿，而接受了洗礼；也让

我这个作儿子的能给父母亲施行了洗礼。真是万分地感谢神。这也是圣灵保惠师在

基督徒身上的造就工作。 

在我照顾父亲的期间，尤其是最后的两年，他还患了非常严重的痢疾，人瘦

的不得了，卧病在床，我一方面照顾他，另一方面还要忙于带他去医院看医生，做

检查，且要不时地与健保机构，居家看护补助机构，药房，医疗用品供货商等接

洽，真是身心俱疲，心力交瘁，常常留着泪向主祷告诉苦，心里愈来愈缺乏力量和

指望，甚至我于 2012 年中还得了更年期的忧郁症。但是，有一次我想起圣经中记

载主耶稣所说的一段话， 

− 「不要为明天忧虑，因为明天自有明天的忧虑，一天的难处一天当就够

了」﹝新约马太福音六章 34 节，和合本﹞。 

于是我的心境就平静了下来；我想是主用这句圣经的经文来安慰，鼓励我，使我能

够继续地向前走，过每一天的日子，有力量去做所当作的事。后来我父亲的痢疾好

了，体重也增加了，他在 2013 年中过世时，我还真是舍不得他走。这也是圣灵保

惠师在基督徒身上的坚固和造就的工作。我父亲过世，我回台湾办完他的丧事，再

回到美国来以后，我和妻子萌生了想退休的念头；然而，在 2014 年六月我却受到

感动，开始写一本阐述整个基督徒的信仰的书。截至 2021 年底，我一共写了四本

书，除了第一本书是阐述基督徒的信仰以外，这本「透视基督徒的重生」的书是第

二本，第三本书是「人死之后所会遭遇的事情」，第四本书则是「关于基督徒对神

的信心」；目前，我正在撰写第五本书「圣经中九十一个信心的行为的范例」。这



 - 138 - 

也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。另外，我还要见证的是，由于新冠肺炎

﹝COVID-19﹞的疫情，市政府从 2020 年三月起就不再让我们教会租用公园的活动

中心来举行聚会，一直到 2021 年的八月下旬才重新开放租用。在这近一年半的期

间，我们教会不得不停止聚会，也没有用视讯的方式来举行聚会；因此有人问我，

是否会考虑将我们这间规模相当小的教会从此就关掉。我却回答说，教会乃是属主

的，不是属我个人的，我只不过是在教会服事的一个主的仆人，教会是否关掉是由

主决定，不是由我决定。所以，当 2021 年的八月下旬市政府重新开放租用公园的

活动中心时，我们教会在停了近一年半以后，又再租用该活动中心以开始聚会，而

神也带领大部份的弟兄姐妹都回到了教会来。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造

就工作，以及对教会的带领的作为。 

我在上面将我从信主耶稣以后，失业，献身，去读神学院，毕业后开始在教

会担任传道人迄今这超过三十年的期间，所经历的圣灵在我身上的一些作为列举了

出来。其实，神在我身上另外还有其他带领，保守，感动的作为，既使是在我相信

和跟从救主耶稣以前都有，才使得我愿意认罪悔改，接受了耶稣为我的救主；然而

限于篇幅，不能一一地细述。我无意凸显自己，但神的恩典是一定要见证出来的；

一方面我是希望读者能借此认识到内住在基督徒里面的圣灵，祂在基督徒身上奇妙

的造就工作是绝对真实的；另一方面我也是提醒我自己要牢牢地记住，常常地回

顾，神对我带领，教导和帮助的恩典，以致会心被恩感，而常常感谢神。我也鼓励

每一位基督徒都将圣灵在自己身上的造就工作都牢记住，写下来，讲出来，以见证

神奇妙和大能的作为。其实，圣灵在基督徒身上的造就工作，并不单是彰显在基督

徒的顺利和成功上，更是常常彰显在基督徒的挫折和失败上。我在上文中曾提到，

我去读神学院时，成为基督徒还不到几年，从来没有在所参加的教会担任过甚么职

位；那时我在教会所做的服事就是开车去接一些年长的伯父伯母们来教会参加聚

会；既使是做这件事，也不是做的很好，还出过两件糗事，想起来就不好意思。我

现在回头来记述一下，我在相信和跟从救主耶稣而成为基督徒以后不久，在所参加

的教会中参与服事时所发生的这两件糗事，以见证圣灵当时对我的造就工作。 

第一件糗事是发生于我去读神学院之前，当时我头一次被所参加的教会派去

开教会的中型客车，到位于旧金山湾区的南湾的圣荷西市的市中心的一栋老人公寓

大楼，去接住在那里的一些年长的伯父伯母们，来教会参加星期日早上十点钟开始

的敬拜聚会。因为这是我头一次去，所以我很谨慎小心，星期六就先开车去勘察路

线，看好该栋公寓大楼的地点，和开去与回来所需的时间﹝开车从教会到该公寓大

楼一趟只要二十几分钟﹞。星期日我一早就起来，先到教会去换车子，然后开教会



 - 139 - 

的中型客车去，到达该栋公寓大楼时还不到早上九点钟，大楼的停车场里一个人也

没有。我看离教会十点钟开始的敬拜聚会还有一个多小时，而只要二十几分钟就可

以开到教会，时间还多，所以也不急，就在停车场一面听音乐一面等。可是，一直

等到九点半还是没有看见一个人从大楼里出来，我开始觉得有一点不太对劲；又等

了十分钟以后，还是没有一个人，我真是觉得不对劲了。我就把车子从停车场开出

去，绕着这栋大楼的四周转了一转，还是没有看见一个人。这时我有些慌了，因为

已经过了十点钟，教会的聚会都开始了，我却还没有接到人。那时我也不晓得该怎

么办了，就只好把车子再往前开；想不到开到下一栋大楼，就看见有一群人在这下

一栋大楼的停车场里等。来不及细想，赶紧把车子开过去接人；大家在那里已经等

了我很久了，而大家都认为我是迟到了。但我除了一直跟大家道歉以外，实在不知

道怎么跟大家解释说，我是等错了大楼﹝其实我在星期六先去勘察的时候，就看错

了大楼﹞。开到教会的时候，教会的敬拜聚会都快结束了。唉，我一向都认为自己

是一个小心谨慎，计画周详的人，想不到成为基督徒没有多久，在教会头一次做这

个服事就出这样的差错，真可说是落得「有口难言，有志难伸」。我想神是要借着

这件事，使我降卑，不再那么自许，并且还提醒我在教会事奉神，服事人，并不是

为了要表现自己好，以得到别人的称赞。还好神也保守我，坚固我，使我没有放

弃，还是继续地做接送伯父伯母们的工作，而以后就没有再出这样的差错了。这也

是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

第二件糗事也是发生于我去读神学院之前，当时我所参加的教会的牧师和诗

班应邀到奥瑞根州的波特兰市﹝Portland, Oregon﹞当地的一间教会去举行庆祝圣

诞节的周末布道会。我那时也是教会诗班的一员，所以也跟着一起去。然而，牧师

和诗班大部份的成员在星期五上午就开教会的中型客车一起先去了，我则因为星期

五要上班，所以决定星期五下了班，再从圣荷西市搭飞机去，晚上就可以到，顺便

也帮忙带一些诗班须用的东西去。而另外还有一位女信徒也要这样搭飞机去，所以

就说好由我去接这位女信徒到圣荷西市的机场，搭同一班的飞机去。当天下了班，

回到家收拾了一些衣物，我和妻子就开车去接这位女信徒。这位女信徒是住在旧金

山湾区的南湾的东边，离我家有一段距离，星期五下班的时段，交通又很壅挤，当

时天又黑的早，不容易找地址，妻子要我去加油站问路，我也没有去，所以花了一

个多小时才找到这位女信徒的家。接到这位女信徒后，从她家到圣荷西市的机场，

却一路都是红灯；眼看着飞机起飞的时间就要到了，真是急得像热锅上的蚂蚁。最

后总算开到了机场，但已过了飞机起飞的时间；那位女信徒下了车，赶紧先冲到航

空公司的柜台，柜台小姐就让这位女信徒登了机。但是，等我和妻子把要拖运的行

李推到柜台的时候﹝是我帮忙带的一些诗班须用的东西﹞，柜台小姐却以拖运的行



 - 140 - 

李都已装上了飞机为由，说我不能赶上这班飞机，只能改搭明天一早的飞机。我在

满心失望之余，就只好与妻子走出了机场，明天再来吧；当时我在车子里坐了一会

儿，心想自己有心服事神，但事情却不但不顺利，反而好像是困难重重，而在开车

回家的路上也是一直都摇头叹息不止。其实，我后来才知道，这是神先预备了我将

来服事祂的心志和耐性。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

除此以外，神在我担任我与妻子从 1999 年神学院毕业以后，就成立的这间

小教会的传道人迄今这二十多年的期间，更是常常地以我所经历的挫折和失败来磨

炼和造就我。这二十多年的期间，由于内在我为自己在对圣经的深入了解，对神真

理的道的认同，对神的信心，对神的忠心，对神的倚靠，对神的顺服，对等候神的

忍耐，和对神对人的爱心等多方面的成长，以及外在我为自己的讲道，为自己对神

的事奉，为信徒的牧养，为福音的工作，为教会的成长，为教会的运作，为异端的

偏差，为世俗的误导，和为魔鬼的诱惑等各方面的操心，再加上旁人对我的服事和

对我们教会的事工的质疑，否定和离开，以致我常常会感到焦急，烦躁，作难，担

心，忧伤，沮丧，气馁，辛酸，劳累；然而，神却常常地安慰，坚固，提醒，勉励

我，增添我的力量。我记得有一次，我们教会星期日的聚会没有甚么人来，我对自

己当天的讲道也觉得不满意，又听见有人对我说我们这间小教会可能并不是合乎神

的心意，我的心情真是糟透了。晚上吃了晚饭一个人出去散步的时候，就流着泪向

神诉苦；可是，突然有一个意念浮现在我的心中，这个意念是：「做完了一天的事

就休息」。我当时马上得到提醒和安慰，心里就不再难过而休息了；从此以后，每

当同样的，或是更严重的情形发生时，我都会想起这句提醒和安慰的话而以平稳的

心继续地向前走，一直走到了今天。这也是圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作。 

我只是一个很普通的基督徒和传道人，圣灵在我身上就有这么多造就的工

作；历世历代直到今日有多少的基督徒，有多少的传道人，所以圣灵保惠师在基督

徒身上的造就工作真是何其多。我曾看过一部名叫「Roman Holiday﹝罗马假

期﹞」的电影，影片中有一幕是男主角向女主角介绍罗马城内的一个景点；这个景

点是一堵相当长的高墙，墙面上贴满了很多的牌子和条子，都是记着信徒们感激神

对他们的帮助和保佑的谢词。我深深地相信，也确实地知道，圣灵保惠师在每一位

基督徒的身上都有类似的，甚至更多，更大的造就工作，以使重生的基督徒能愈来

愈多活出其所具有的再造的新生命；就如前面我所列举的，因圣灵在其身上的造就

工作，那些基督徒在生命上改变的实例。任何一位基督徒都要牢牢地记住，常常地

回顾，神对他带领，教导和帮助的恩典和作为，就是圣灵保惠师在他身上诸多的造

就工作，不管是顺利和成功，还是挫折和失败，以致他不但会心被恩感，而常常感



 - 141 - 

谢神，并且还会愈来愈成长和成熟，而能够多多地活出他所具有的那再造的新生命

的样式来。 

3. 对于圣灵保惠师在基督徒身上的造就工作的几点提醒 

不过，在过去的这二十几年，我在教会担任传道人的期间，神对我的带领和

教导，主要却是在帮助我全盘地去了解圣经中整体性的真理的道，从而认识到神的

旨意，并且在神的帮助和坚固之下，会有愿意照着去遵循的心，以致我自己的心意

能更新而变化；而不再是常以我心中突发的一个意念，一个感动，或是以一节圣经

中的经文，像对小孩子那样「耳提面命」式地来指示，催促和坚固我了。这也是圣

灵保惠师在基督徒身上的造就工作。所以，请切勿限制神只以我们所熟悉的，所喜

欢的，固定的，容易的，特殊的，神奇的，引人羡慕的方式来带领和教导我们。那

位公元初世纪时蒙神所重用的使徒保罗，他一生经历了神对他很多奇妙的带领，帮

助和启示，包括复活的救主耶稣曾亲自向他显现，以使得他能相信耶稣而得救；但

是，保罗一生在跟随和服事神时，却并没有走上将神对他的带领都只是局限于某一

种固定的，容易的，顺利的，神奇的方式的那一条偏差的路，而总是以神真理的道

为准绳。因此，保罗虽是常常处于艰难的境况之下，他却在神的带领和帮助之下，

仍然是继续忠心地服事神，传讲和见证福音，坚固和教导教会和信徒。并且，也常

常听见不少的基督徒分享说，他们在刚刚相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒的时

候，与神之间好像有一段「蜜月期」，就是神在很多的事上，都会对他们特别地施

以带领，帮助和保守；但是过了一些时日之后，就好像没有这样了。其实，这乃是

神照着祂美好的心意，按着基督徒成长和成熟的需要和程度，以不同的方式在带领

和教导基督徒，以期基督徒会愈加地成长和成熟。因此，请不要只希望自己与神一

直都处在这种所谓的「蜜月期」，而拒绝接受神进一步的，不同的带领和教导的方

式，这并不合乎神的心意，也不能真正地使基督徒得到造就而成长和成熟。 

但是，说到圣灵保惠师在每一位基督徒的身上的带领，教导，帮助，指正，

提醒，坚固，鼓励，安慰，赐能等多方面的造就工作，我还要郑重地提醒三点。第

一点，圣经中不但提到「圣灵内住」在每一位基督徒的里面，圣经中也提到基督徒

会被「圣灵充满」；而被「圣灵充满」的基督徒往往一时会具有超自然性的能力，

而行出一些的神迹奇事来。因此，有一些比较崇尚，讲求神迹奇事的教会就宣称

说，基督徒有「圣灵内住」还不够，基督徒都必须要被「圣灵充满」，有超自然性

的能力表现出来，才能证实其是真正相信和跟从救主耶稣的信徒。这种的说法当然

并不正确，让我举一个简单的例子来说明之。每一个人都是具有「爱心」的﹝就连

虎毒都不食子﹞，所以可以说每一个人都是有「爱心内住」在他的里面；然而，有



 - 142 - 

时候当一个人的爱心高涨，竟然去爱他所不认识的人，去爱那对不起他的人，甚至

去爱他的敌人时，我们就会说他是充满了爱心，也就是被「爱心充满」。而这个人

之所以会被「爱心充满」，乃是因为他使自己完全地顺服在内住于他里面的爱心的

掌控之下，以致他的一举一动都能表现出爱心来。同样的，每一位基督徒都是有

「圣灵内住」在他的里面，而一位被「圣灵充满」的基督徒，则是这位基督徒使自

己完全地顺服在内住于他里面的圣灵的掌控之下，以致圣灵的美善，心意和能力就

会借着这位基督徒而流露出来。所以说，与其传授基督徒如何能有超自然性的能力

的表现，以表示其是被「圣灵充满」，而证明其是真正相信和跟从救主耶稣的信

徒；还不如教导基督徒去完全地顺从圣灵，也就是完全地顺从神的旨意。这样，基

督徒自然而然地就会被内住的圣灵所充满了。然而，基督徒能被「圣灵充满」，则

是必须先要相信和跟从救主耶稣，因而就会如耶稣所应许的，有「圣灵内住」在其

里面，永远与其同在。 

第二点，如前所述，请千万不要把圣灵在基督徒身上的造就工作，只局限于

使基督徒有某些超自然性的能力的表现，或是对基督徒奇迹式的医治，帮助和保守

﹝因为圣经中警告说，罪恶的魔鬼和其附从者也都能显大神迹，大奇事﹞，而落得

忽视不顾圣灵在基督徒身上其他的作为，亦不看重神在圣经中所启示的真理的道；

也请不要凭着「兆头」，或是自己向神所要求的「印证」来判定圣灵的带领为何；

更请不要随意地将自己的「喜好」和「憎恶」，或是自己心中的「感觉」，随便地

就说成是圣灵对自己的「感动」。圣灵对基督徒的「感动」总是依据神在整本圣经

中所启示的真理；换句话说，圣灵对基督徒的「感动」是绝对不会与神在整本圣经

中所启示的真理相违背的。所以，那些不认识，不明白，不了解神在圣经中所启示

的真理的基督徒，是不太可能会确定圣灵是否感动了他们，也不太可能会知道圣灵

到底感动了他们甚么。 

虽然圣经中的确记载着神有时会赐给人印证，但这乃是在神将祂对某一个人

的带领和旨意清楚地告诉了那个人之后﹝就像上文中所提到的，神差派摩西回埃及

去将在那里做奴隶的犹太人拯救出来的时候，所赐给摩西的三个印证一样﹞，由于

那个人自认无法承担神艰巨的托付而感到却步，神乃借着印证以坚固那个人的信

心，以使得那个人终能愿意照着神的托付，去完成神的旨意﹝就像摩西先是三次推

辞不去，最后才接受了神的差派回埃及一样﹞。因此，神赐给人印证，绝对不是要

人借着印证来确定神的旨意是甚么；更绝对不可以人要神去实现人自己所订的某一

些的印证，来确定人心中所想的很多可能的选择中，哪一个才是神的旨意。换句话

说，神赐给人印证乃是为了要坚固那已经清楚地知道神的旨意和带领的人，以使得



 - 143 - 

当事人能有足够的信心，愿意去遵照着神的旨意和带领而行，但却绝对不是要人借

着印证来知道神的旨意和带领为何。圣经中也有不少的例子，当事人在没有印证的

坚固之下，仍能凭着自己对神的信心，去遵循神的旨意和带领。而一般常见基督徒

向神求印证的心态和做法，其实是近乎圣经中所明文禁止的「观兆」，就是所谓的

「看兆头」，因为这与一般世人去庙里求签，希望借此而得着神明的指引的做法，

并没有多大的差别。 

因此，基督徒除了要先确实地相信自己是真的因着相信和跟从救主耶稣，而

照着神在圣经中所应许的领受了圣灵，且要认定圣灵在自己的身上一定会有作为，

有带领以外，同时基督徒还要有愿意顺从圣灵的心，并且常常在祷告中谦卑地求神

保守，坚固自己此一愿意的心。基督徒也要牢记圣灵对基督徒的带领和教导的「感

动」，总是依据神在整本圣经中所启示的真理，是绝对不会与神在整本圣经中所启

示的真理相违背的，所以就要在圣灵和圣灵所使用的教会的传道人的带领和教导之

下，好好地去学习圣经中的真理，而这些的真理我在上文中已扼要地从十二个大的

方面加以陈明，也将之与世俗的观念和做法，偏差的异端和邪说，以及眼见的现象

加以对比。而且，既使圣经中的真理并不合乎自己的喜好和期望，甚至自己现实的

光景和处境也看似不行，但基督徒却依然要恳切地祈求圣灵的带领和帮助，以使自

己仍是以圣经中的真理为依归，还是愿意圣经中的真理得以成就在自己的身上。基

督徒也要将亲身所经历的圣灵在自己身上的作为的实例，以及自己顺从，或没有顺

从圣灵的带领，教导，帮助和指正的实例列举出来，经常借着这些自己亲身所经历

的实例来默想，察验圣灵对自己的带领和教导，以与神在圣经中所启示的真理相互

比照，而能够触类旁通，举一反三。基督徒也要愿意去顺从圣灵对自己每一次的带

领，每一回的教导，每一个的感动，每一项的指正，而不是只选择性地同意那些与

自己本身的想法和观点相符合的。基督徒也要记住自己在一件事上一次或多次地顺

从圣灵，并不表示自己会在这件事上或其他的事上一直都顺从圣灵，因此基督徒要

在每日，每事上都儆醒谨守。基督徒也要有真诚的态度，如果自己在某一件事上不

愿或没有顺从圣灵的带领，不要忽视不顾，也不要找理由掩饰，亦不要以为借着自

己在其他的事上的顺从加以弥补就可以了，而要向神认错，重新再来。 

另外第三点，有一些的基督徒，甚至一些尚未相信和跟从救主耶稣的人，他

们误以为自己同意了圣经中某些的教导，就表示圣灵也是在「感动」他们；其实不

尽然，这些人可能只是同意圣经中一些看似与他们本身的观点相符合的教导，或是

只是单向地，片面地同意圣经中一些的教导，或是只是同意他们自己或别人对于圣

经中的经文的偏差的，错误的解释而已。然而，不要说是圣灵了，就是当一位传道



 - 144 - 

人或基督徒告诉他们圣经中真正地是在讲甚么，或是以圣经中那些与他们本身的观

点不相符合的教导来指正他们的时候，他们却是并不见得会接受的。例如，如前所

述，圣经中说，「作儿女的要凡事听从父母」﹝新约歌罗西书三章 20 节，和合

本﹞，我想这个圣经中的教导对于讲求「孝道」的中国人来说，是相当容易接受

的；但是，圣经中也说，「你们做父亲的，不要惹儿女的气﹝「惹儿女的气」就是

使儿女痛苦难受，以致儿女含有怒气的意思﹞，只要照着主的教训和警戒，养育他

们」﹝新约以弗所书六章 4节，和合本﹞，此一圣经中的教导却不是一般作父母的

会接受的，不是吗？并且，也如前所述，圣经中教导说，要「爱人如己」，就是人

与人之间要彼此以爱相待，我想一般的人对于这个教导都会愿意接受的；但是，圣

经中也教导说，「爱人如己」乃是包括了去爱那些与自己敌对的人在内，也就是要

如神一般地以「爱仇敌的爱」去爱人，亦即中国人应当要以神那「爱仇敌的爱」去

原谅，接纳，关爱曾经侵略，欺负，杀害过中国人的日本人，而此一教导却不是一

般的中国人会接受的，不是吗？ 

请容我也顺便进一步地提醒一下，一个人同意圣经中一些看似与他本身的观

点相符合的教导，这并不就代表着圣灵感动了他接受神在圣经中所启示的真理的

道，因为他对于圣经中那些与他本身的观点不相符合的教导并不见得会接受。就像

当一位是佛教背景的人读到圣经中说要「广传福音」，他或许会认为这是与佛教所

说的「普渡众生」差不多而接受之；但是，他如果知道基督徒的信仰是在信甚么，

是在传甚么，他可能就不会接受了。并且，当他读到圣经中说基督徒死后离世会去

到「乐园」，而以后还会住在「新天新地」里，他或许会认为这是与佛教所说的

「西天极乐世界」或「涅槃」差不多而接受之；但是，他如果知道其实基督徒的信

仰中所说的那个「天堂」，其真正的意义乃是永远以神为主，尊神为大地活在神的

面前，他可能就不会接受了。而当一位是道教背景的人读到圣经中说，「有义人行

义，反致灭亡；有恶人行恶，倒享长寿，这都是我在﹝世上﹞虚度之日中所见过

的」﹝旧约传道书七章 15 节，和合本﹞，他或许会认为这是与道教所说的「世事

无常」差不多而接受之；但是，他如果知道圣经中更强调说，神是不变的，神乃是

「常」，并且神在圣经中所启示的都是绝对性和永恒性的真理，而神是一定会实现

祂在圣经中所启示的所有的预告和应许的，因此人应当要相信，要遵循神在圣经中

所启示的真理的道，他可能就不会接受了。而当一位是儒家背景的人读到圣经中

说，「无论何事，你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人」﹝新约马太福音七

章 12节，和合本﹞，他或许会认为这是与儒家所说的「己所不欲，勿施于人」差

不多而接受之；但是，他如果知道基督徒除了要爱人如己以外，更要爱神，他可能

就不会接受了。而当一位是法家背景的人读到圣经旧约中那么多的律法，他或许会



 - 145 - 

认为这是与法家所强调的「崇法尚纪，循规蹈矩」差不多而接受之；但是，他如果

知道神所启示在圣经旧约中的律法，是神要先以之为标准来叫人知道己罪的，然后

神还会将之写在人心上的，就是神要将那照着神的形像所重新创造的新生命赐给基

督徒，以使得基督徒能够照着神的旨意，活出如神一般的美善来，并且神更会以这

个标准来对人的罪施行审判和惩罚的报应，他可能就不会接受了。而当一位是犹太

教或伊斯兰教背景的人读到圣经中说真神乃是独一的，他或许会认为这是与犹太教

或伊斯兰教所信的差不多而接受之；但是，他如果知道基督徒还必须要相信耶稣乃

是三一神的圣父的独生爱子﹝即耶稣是三一神的圣父，圣子，圣灵中的第二位圣

子﹞，也是圣父所差来的人类惟一的救主，他可能就不会接受了。 

还有，当一位颇具有正义感的人读到圣经中说，「祂﹝指神﹞必照各人的行

为报应各人」﹝新约罗马书二章 6节，和合本﹞，他或许会认为这是与一般所常听

到「善有善报，恶有恶报」的说法相同而接受之，并且他还会认为任何人，包括他

自己，只要行善做好，就会得到神的奖赏，而如果为非作歹，就会遭到神的惩罚；

但是，他如果知道在神的眼中，没有一个世人，包括他自己，是照着神的标准去行

善做好的，甚至世人都犯了忽视神，不信神，悖逆神，离弃神，敌对神的罪，以致

世人不但得不到善报，反而都要遭到神对人的罪的惩罚的恶报，他可能就不会接受

了。而当一位曾经受过迫害的人读到圣经中说，「耶和华﹝即神﹞知道义人的道

路，恶人的道路却必灭亡」﹝旧约诗篇一篇 6节，和合本﹞，他或许会觉得这真是

深得吾心而接受之，并且他还会认为那些曾经迫害他的恶人，神一定要把他们打入

十八层地狱；但是，他如果知道神一直是在耐心地等待那曾经迫害他的恶人悔改，

并且神是会饶恕，拯救所有真心认罪悔改的恶人的，他可能就不会接受了。更何

况，如果有一天他知道当初那曾经迫害他的恶人，后来因为悔改信了神，却是在天

堂里，他很可能在一气之下，连天堂也不愿意去了；这样一来，吃亏受损的是他自

己，不是吗？ 

4. 圣灵在重生的基督徒身上的造就工作乃是绝对必要的 

神所赐内住在每一位基督徒里面的圣灵，祂在基督徒身上的造就工作，以使

重生的基督徒能够愈来愈多活出其所具有的再造的新生命，乃是绝对真实的，也是

绝对必要的。因为，人猿泰山在学习去活出人的样式的过程时，乃是回到了人的社

会中；然而，与这不大相同的，则是基督徒在学习去活出那再造的新生命的样式的

造就过程时，虽然有些时候是在教会中与其他的基督徒相互交往，而会受到一些良

性的熏陶﹝就像泰山回到了人的社会中，使他在学习去活出人的样式的过程，会受

到周围的人正面的熏陶一样﹞，但是一般的基督徒通常一周之中在教会所待的时



 - 146 - 

间，不过只有星期日的两，三个小时而已，其他一周绝大部份的时间基督徒都是回

到了世人的当中生活，继续地受到周围的世人所具有的，那带着罪性的旧生命的不

良的影响﹝就像小说中记述泰山后来却对于人的社会的虚伪，奸诈，感到非常失

望，就重新回到丛林里的猿猴之中，而继续地受到周围的猿猴负面的影响一样﹞。

当泰山后来又重新回到丛林里的猿猴之中，继续地受到周围的猿猴负面的影响以

后，可想而知这对泰山要去活出人的样式的学习乃是有害无益的；同样的，由于基

督徒绝大部份的时间是生活在世人当中，继续地受到周围的世人不良的影响，可想

而知这必然会造成基督徒要去活出那再造的新生命的样式的学习更加的不易和困

难。 

当基督徒在一周之中有两，三个小时在教会里的时候，基督徒会好不容易听

见一些神真理的道，也会好不容易看见一些其他的基督徒所表现出来的那再造的新

生命的样式的见证；但是，当基督徒在一周绝大部份的时间又回到世人当中生活，

继续地受到周围的世人不良的影响的时候，基督徒所旧有的，已先入为主，根深蒂

固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，

倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等，又会重新地被勾了起

来。结果，基督徒或是落入迷惘和困惑，在信仰上裹足不前的情况下；或是表面上

地，片面地，一时地，模仿地，自己谬解圣经地，靠着穿戴潜水衣和氧气桶等潜水

设备去游水式地，去做几项一般所视为是与信仰有关的规矩，应付交差了事；甚至

或是如前所述，基督徒往往将其在教会里好不容易所听见的一些神真理的道，好不

容易所看见的一些其他的基督徒所表现出来的那再造的新生命的样式的见证，加以

摒弃，排除和拒绝，但却继续将其所旧有的，所熟悉的，世俗的罪恶习惯，倾向好

恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等保留下来，以致根本无法成长和

成熟，也就不能真正地活出其所具有的那再造的新生命的样式来了。 

况且，既使是在教会里，在与别的基督徒接触时，在所参加的信仰聚会中，

以及从所阅读的信仰的书籍中，基督徒所听见，所读到，所看见的教导和见证，也

并不见得都是完全合乎神在圣经中所启示的真理；而是或多或少地会掺杂着一些的

偏差，谬误，异端和邪说的教导，以及或多或少地会混杂着一些只是照着世俗的，

人的某些标准和规定，要求和期望所做出的类似一般世人的「单纯的善行」，而不

是基督徒生命改变所真正流露出的「信心的行为」的见证，正如我在上文中所特别

提醒的。所以，那些会影响和造成重生的基督徒，就是具有那已经是长成了的，成

熟的再造的新生命的基督徒，继续地会犯罪，也继续地在犯罪的内在和外在的因

素，除了我在前面所讲过的，基督徒在相信和跟从救主耶稣以前所旧有的，已先入



 - 147 - 

为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗

的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等的左右的这

个内在的因素，以及罪恶的魔鬼对基督徒的诱惑的这个外在的因素以外；另一个外

在的因素就是基督徒继续地活在这个已经是落在了罪恶黑暗的权势之下的世界中，

所一定会面对的世上所充斥的罪恶不义，虚假奸诈的不良的影响，以及教会中和信

仰上所常见的偏差谬误，异端邪说的错误教导，这些也是会形成基督徒去活出其所

具有的那再造的新生命的样式来时的拦阻和障碍，就如我在上文中论及「重生的基

督徒与当初神所创造的亚当和夏娃的比较」时所提到的。实际上，世上所充斥的罪

恶不义，虚假奸诈，以及教会中和信仰上所常见的偏差谬误，异端邪说的外在因

素，都是从人所有的﹝亦即基督徒所旧有，还没有摒弃的﹞，世俗的罪恶习惯，倾

向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等的这个内在因素而来的；而

罪恶的魔鬼则是常常利用此内在和外在的两个因素，来诱惑和干扰基督徒，导致基

督徒无法活出其所具有的那个再造的新生命的样式来。 

但是，神不但没有在一个人相信和跟从救主耶稣而成为基督徒，并蒙神赐他

那再造的新生命，以取代他所原有的，带着罪性的旧生命的那一刻，立即就把他原

来一切的知识能力，记忆习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解

谬见等都完全洗除掉，使他像一张白纸一样地重新开始，就如我在上文中所说的；

并且，神也没有马上就把这位基督徒提到「天堂」去，使他从此就脱离尘世，只活

在神的面前。神没有这样做，亦即神并没有对基督徒，如同祂当初创造亚当和夏

娃，使他们像一张白纸一样地开始，且将他们安置在伊甸园里而活在神的面前那样

做的用意，一方面固然是要差派基督徒留在世上，到各处去向世人传讲神在救主耶

稣里拯救人脱离罪恶，归向于神的大能的福音，而使世人也有得着神的拯救的机

会，以收神的庄稼，替神得着人，建立属神的教会；而另一方面则是要基督徒借着

学习如何与内在和外在的罪恶相争战，去经历各样的考验，以磨炼基督徒的信心，

而帮助基督徒的成长和成熟，以致基督徒能够按着神的真理的道而心意更新而变

化，并且将自己所旧有的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，无

知偏差，误解谬见等加以摒弃，同时也不再效法这个已经是落在了罪恶中的世界，

更对信仰上各式各样的偏差谬误，异端邪说的误导加以抗拒，以致能够抵挡罪恶魔

鬼各种的诱惑，而多多地活出基督徒所具有的那再造的新生命的样式来。 

然而，神却不是让基督徒留在世上「单枪匹马，单打独斗」地去面对罪恶。

神乃是将三一神的圣灵赐给每一位基督徒为保惠师，内住在每一位基督徒的里面，

随时随地与基督徒同在，并对基督徒加以带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓



 - 148 - 

励，坚固保守，感动赐能，安慰挽回，以使得基督徒能够胜过罪恶，多多地活出基

督徒所具有的那再造的新生命的样式来，而成为神无瑕疵的光明的儿女。所以，神

赐圣灵内住在每一位基督徒的里面以造就基督徒乃是绝对必要的；而任何一位基督

徒都要相信，确认他有圣灵内住在他的里面，也要体验，经历圣灵在他身上所做的

造就工作。有不少的基督徒，当被问到圣灵在其身上到底做了甚么造就的工作时，

竟然举不出一件圣灵对其带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保守，

感动赐能，安慰挽回，以使其能活出那再造的新生命的样式来的实例，真是让人心

痛其对圣灵在其身上的造就工作的忽视和抹煞。另有一些的基督徒，则误以为只有

其在生活上的消灾避祸，病得医治，事得解决，顺利发达，求就得之，超奇能力等

才是圣灵在其身上的工作，真是让人惋惜其对圣灵的作为的无知和误解。 

不过，值得留意的是，内住的圣灵与基督徒的重生乃是相辅相成的，亦即基

督徒因着相信和跟从救主耶稣，就得着神所赐那已经是长成了的，成熟的再造的新

生命而重生，同时神也赐圣灵内住在基督徒的里面，随时随地按着神在圣经中所启

示的真理的道，对基督徒加以带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保

守，感动赐能，安慰挽回，以造就重生的基督徒去活出其所具有的新生命的样式

来。这就如同已经是一个长大了的成人的人猿泰山回到英国以后，泰山的祖父和妻

子随时随地对泰山加以带领，教导，帮助，提醒，指正，以致泰山的祖父和妻子对

泰山的帮助与泰山所具有的人的生命相辅相成，如此而造就了泰山去活出人的样式

来一样。而如果说回到英国去的，不是具有人的生命的人猿泰山，而是一只猩猩，

那么不管泰山的祖父和妻子怎样努力地去帮助，去训练这只猩猩活得有人的样式，

牠都不可能会变成一个人，充其量不过只是在模仿人的一些动作而已，而不是像泰

山活出人的样式来，因为猩猩只有猩猩的生命，并没有人的生命。同样的，圣洁的

圣灵是不可能内住在一个仍然只具有那带着罪性的旧生命的非基督徒的里面，圣灵

也是无法带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保守，感动赐能，安慰

挽回一个不具有那再造的新生命的非基督徒，以使得他们能够真正地去活出那再造

的新生命的样式来。既使是非基督徒偶尔所做的一些「单纯的善行」，充其量也只

不过像似他们自己靠着穿戴潜水衣和氧气桶等潜水设备，来稍微增进他们游水的速

度，距离和时间罢了，而不是如鱼一样在水中用鳃呼吸，用鳍打水，一直都能很自

在地游水，因为他们并没有「鱼的生命」。 

所以我常常对我们教会的信徒们说，今天有很多的人，甚至一些的基督徒，

喜欢从圣经的旧约和新约中很多正面和反面的教导和例子，归纳出一些人在行事为

人上应当做和不应当做的规矩来，要求自己和所有其他的人，既使是还没有相信和



 - 149 - 

跟从救主耶稣的非基督徒，都要去照着遵行，以为如此就可以使自己变好，使别人

变好，使家庭变好，使团体变好，使社会变好，使国家变好，甚至使整个世界都变

好。其实，这样将神在圣经的旧约和新约中所启示的真理，不视为是判定人都有

罪，都要受到神对罪恶的审判和惩罚的报应的标准，也不视为是要人认罪悔改以归

向于神的指引，而只当做是某种道德论的规条去遵行的态度和做法，不但达不到想

要使人变好的目的，反而会产生很多负面的结果。一则，世上所有还没有相信和跟

从救主耶稣的非基督徒，因他们是落在了罪恶的权势的辖制和捆绑之中，无法自

拔，也因罪恶已成为了他们人性的一部份，不能挣脱，以致他们的观念，想法和做

法根本就是与神在圣经中所启示的真理背道而驰；如此，他们岂能完全照着圣经中

正面和反面的教导和例子去遵行之，或是去规避之呢？强制性地迫使他们一定去照

着做某一些的规定，或是迫使他们绝对不可以去做另一些的规定，只会造成他们对

神的抱怨和抵制，责怪神的要求太高了，太不切实际了。 

二则，当一个人达不到神所订是非，善恶，对错，真假的标准，而这个人却

又不愿意承认自己做不到，更不愿意承认自己做不到时所犯的罪时，他往往会选择

性地只去做他做得到的几项，认为这样就够了；或是他会按着自己的意思，将神所

订的标准偏差地加以解释，而就照着自己偏差的解释去做；或是只求在外表上做

到，而缺乏内在心中的真实。这三种的情形都只是选择性地，片面性地，局部性

地，表面性地去试着做一部份神所订的标准，结果是落到圣经中所常指责的「假冒

为善」。可怕的是，一个「假冒为善」的人，他还误以为自己是达到了神所订的标

准，误以为自己是回转归向了神；然而，他其实是自己骗自己，悖逆了神还不自

知，更不要说是知罪，认罪和悔改了。如果他再进一步地去教导，带领别的人，也

照他这个样子去做，那岂不更糟了吗？圣经中将此斥为是「瞎子领瞎子，两个人都

要掉在坑里」。三则，当一个人达不到神所订是非，善恶，对错，真假的标准，而

这个人却又不愿意承认自己做不到，也不愿意承认自己做不到时所犯的罪，并且这

个人更「假冒为善」地按着自己的选择和解释，在表面上做一做，就自以为是达到

了神所订的标准的时候，那他往往就会骄傲地去藐视，批评和讽刺那些真诚地承认

自己的罪，承认自己达不到神所订的标准，而在神的面前自惭形秽，自谦自卑，求

神开恩赦罪，求神施恩拯救的人。这对他来说，更是不好，使他愈加地远离神，愈

加地得罪神。 

因此，我并不赞成在世上的政府，机构，组织，公司等中担任掌权者的基督

徒，按照基督徒信仰的教义订定法律，制度和规定，强行地加诸在其所有的成员的

身上，要求他们遵守，否则就对之加以排斥，歧视和惩罚；因为世上的政府，机



 - 150 - 

构，组织，公司等，并不是教会，也不是神的国的一部份，而世上的政府，机构，

组织，公司等的成员，也不都是相信和跟从救主耶稣的基督徒，亦不都是具有神所

赐的那再造的新生命，更不都是有圣灵内住在其里面的。所以说，基督徒只有重

生，就是只有神所赐那再造的新生命，而没有圣灵内住，是不行的；而基督徒只有

圣灵内住，就如上文中所提到的第二种对于基督徒的重生的看法，而没有神所赐那

再造的新生命，也是不行的。基督徒的重生与内住在基督徒里面的圣灵，在基督徒

的学习和磨炼，建造和更新，而成长和成熟，以活出基督徒所具有的新生命的样式

来的造就过程中，乃是两者必备，相辅相成的。 

然而，在此我必须要再度郑重地提醒的一点则是，如上文中所述，固然每一

位基督徒都要在内住于他里面的圣灵的带领和教导之下，自己去思考，自己去明白

神启示在圣经中的真理，但是一般的基督徒却不可以误以为，只要内住在自己里面

的圣灵直接教导自己就好了，而不必向教会的传道人学，不必接受教会的传道人的

牧养和教导。这是绝对不对的；任何一位不是在教会中担任带领工作的基督徒，都

必须要以所参加的教会的传道人为自己的牧者，接受该教会的传道人对自己的牧

养，教导和带领，因为实际上圣灵往往是使用教会的传道人来教导，督正和帮助基

督徒去思考，去明白神所启示在圣经中的真理，这乃是神在教会中设立传道人的用

意和目的。虽然可能有些基督徒是非常的精明能干，甚至比传道人还聪明，还能

干，学历还高，但是基督徒却千万不可以「闭门造车」地自己去解释圣经，免得

「误入歧途」；因为如前所述，神所启示在圣经中的真理，是与人世俗的观念，想

法，方法和做法截然不同的，甚至是与一般的常情，常理，常识和常规背道而驰

的。而正确地解释圣经经文的意思，是必须要对圣经的经文所具有的背景，句型结

构，上下文，整体性的信息等资料相当熟悉方可；只是按着字面来解释圣经的经

文，很容易就会产生相当大的错误；更何况，教会的传道人受了神的托付，以神真

理的道来牧养教会，乃是具有圣灵所赐的教导和讲道的恩赐。因此，我常常奉劝基

督徒要专心地参与一间适当的教会，以教会的传道人为自己的牧者，跟教会的传道

人学习圣经中的真理，接受教会的传道人的教导，并且在教会中和在生活上操练所

学的；如此一来，就一定会在圣灵的带领和教会传道人的教导之下，愈来愈认识和

体验神在圣经中所启示的真理。并且再一次提醒，基督徒请千万不要根本不去参加

教会，误以为只要圣灵亲自直接教导自己就好了，不必去跟教会的传道人学习圣经

中的真理，这种态度是不对的。 

所以，我也不太赞成一位基督徒到各个教会去，到处听讲道﹝所谓的「赶

场」﹞，尤其是当某一有名的传道人，来到一个地区的某一个教会讲道时，大家一



 - 151 - 

窝蜂地慕名去捧场那样。我常常对我们教会的信徒们说，一个小孩子要长的好，并

不是靠偶尔吃一顿大餐﹝说不定还会拉肚子﹞，而是靠天天定时定量的「粗茶淡

饭」，不是吗？通常来说，那常常「赶场」的人，都还是一些对学习圣经中的真理

相当追求的人，他们以为自己这样做，就可以「集各家之长」；其实，他们这样做

的结果却是「适得其反」。我之所以这样说，乃是因为当一位基督徒经常地去听多

位传道人讲道时，由于各个传道人所牧养的教会的状况不同﹝甚至也许是没有固定

地牧养某一教会的传道人﹞，因此各个传道人讲道时所强调的圣经经文的应用的重

点或许就会有差异；听道者很容易地就会误以为，圣经中的经文可以有不同的解

释，而不知如何去取舍，更害怕自己取舍错了，而会在信仰上流于偏差。当听道者

碰到这种情形时，要不就是误以为圣经的经文随便怎么解释都可以；要不就是将一

切所听到的都存疑，而无法有所认定；要不就是以甲传道人所讲的来否定乙传道人

所讲的，或是以乙传道人所讲的来否定甲传道人所讲的；其结果是听道者甚么也没

学到。尤其是当甲传道人所讲的某一点，听道者比较喜欢，而乙传道人所讲的某一

点，听道者比较不喜欢时﹝反之亦然﹞，那就更是会如此了。听道者这是自己在做

自己的牧师﹝就好像羊不是被牧羊人所牧养，而是羊在自己牧养自己一样﹞，那怎

么行呢？而听道者如此按自我的喜好来选择，来取舍，反反复复，左左右右，零零

星星，缺乏认定，甚至于要看自己是否同意的方式来学习圣经，是绝对不会学的好

的﹝我们学数学，物理，化学，岂是这样学的吗？﹞。不但如此，到处听道的基督

徒，还会把在甲教会所听到的，拿到乙教会来讲，或是把在乙教会所听到的，拿到

甲教会去讲，使得两个教会的信徒们，对他们自己的传道人所讲的产生怀疑和异

议，因而造成了对教会的破坏。所以，基督徒在圣灵的带领之下，固定地跟着一位

适当的教会的传道人，有次序地，有系统地，按部就班地，全面地学习圣经中的真

理，才是正确的途径。 

今天是一个资讯四通八达的时代，任何一位基督徒只要上了网络，就可以找

到不少有名望的传道人讲道，讲解圣经的录音和录像，可以在适合自己的时间和方

式之下，免费地听和看，而学习到神所启示的圣经中的真理。因此，愈来愈多的基

督徒都不再以去教会参加聚会，听教会传道人的讲道和讲解圣经，为学习圣经中的

真理的途径了；更何况，教会的传道人怎么比得上那些有名望的传道人。所以，非

常可惜的，现今教会的聚会愈来愈趋向于只是在举办一些人与人之间的活动，所讲

论的也往往只是有关个人，家庭，夫妻，亲子，社会，政治，教会事工等的课题，

而不再专注地去强调讲道和讲解圣经了。其实，一位基督徒要学习圣经中的真理，

不但是需要用心听传道人的讲道和讲解圣经，还需要多与其他的人接触，以实际操

练所学到的真理；而教会乃是神所预备的一个很好的操练的场所。比如，圣经中教



 - 152 - 

导基督徒要「爱人如己」；教会中有各样背景，各种程度，各个生活方式的人，基

督徒要能去亲近，去以爱对待所有与自己不同的人，而不是只待在一个与自己相同

背景，相同情形的人的小圈子里，这才算是真正学到了「爱人如己」的真理。而实

际上，网络上，电视上的传道人所讲的，是无法真正触及到一位基督徒所参与的教

会的实际状况，有点像是「隔靴搔痒」；而一位基督徒所参与的教会的传道人因为

清楚教会的实际状况，听教会的传道人所讲的，就会对圣经中的真理「感同身

受」，其果效是大不相同的。愿神兴起教会的传道人，在神托付其牧养的教会中多

多地，忠实地传讲神所启示的圣经中的真理，以与圣灵同工去造就基督徒，帮助基

督徒多多地活出其所具有的那再造的新生命的样式来；阿们。 



 - 153 - 

七. 结语 

基督徒的重生，乃是指一个人在相信和跟从救主耶稣，而成为基督徒以后，

他就是一个新造的人；因为他会得着神所赐的，照着神的形像而重新创造的，一个

具有真正的仁义和圣洁的新生命，以取代他所原有的，那与一般没有相信和跟从救

主耶稣的世人相同的，带着罪性的旧生命。这是神在圣经中所启示，所应许的一项

非常重要和宝贵的信仰上的真理。基督徒的重生，并不同于一般世人针对某一件事

的大彻大悟，改过自新；也不同于一般世人凭着自己的努力，去修身养性，行善做

好；也不同于一般世人在法律和制度的约束之下，去奉公守法，循规蹈矩；也不同

于一般世人受到文化和时尚的影响和鼓动，去积极热衷地参与某些流行的「运动」

的「抛头颅，洒热血」的表现；也不同于一般世人在自己目睹或经历到人生的悲

剧，受到很大的刺激以后，看开心死，无所在乎；更不同于一般世人所做的「单纯

的善行」，或是对神并不具信心，只是表面上在做神所吩咐的事。因为一般世人这

样所行的，充其量只是在企图将自己所具有的，那个带着罪性，像是一个「烂了的

苹果」一样的旧生命，做某种程度的修补，改善和调整而已；但是，基督徒的重生

则是神在基督徒的身上所行的一件超自然性的大能和奇妙的作为，这是惟有祂这位

创造宇宙万物的造物主才能做到的，以致基督徒的生命能够产生全面的，彻底的，

永久的改变，因而基督徒会流露出此一再造的新生命的如神一般的美善的样式来，

以真正地脱离罪恶，活在神的面前。 

虽然一般的世人对于基督徒的重生多有质疑，而基督徒之间对于基督徒的重

生也有分歧的看法；但是，从历世历代直到今日，基督徒所流露出那再造的新生命

的样式的具体见证，包括我本身的见证，就可以佐证基督徒的重生的真实是绝对不

容置疑的。不过，虽然基督徒是具有了蒙神所赐的那个照着神的形像所重新创造，

是有真正的仁义和圣洁，是只会结好果子，不会结坏果子的「好树」，是不能犯罪

的，也是不会犯罪的，是已经长成了的，成熟的新生命；但是，在基督徒要活出其

所具有的这个再造的新生命的样式时，基督徒却仍然是，一则，会受到其在相信和

跟从救主耶稣以前所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还

没有忘记的，甚至还很留恋的，世俗的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做

法，无知偏差，误解谬见等的这个内在的因素的左右；二则，也会受到基督徒还是

继续地活在这个已经是落在了罪恶黑暗的权势之下的世界中，以致一定会面对的世

上所充斥的罪恶不义，虚假奸诈，和教会中和信仰上所常见的偏差谬误，异端邪说

的这个外在的因素的影响；三则，且会受到罪恶的魔鬼对基督徒加以诱惑和误导的

这另一个外在的因素的干扰，而还是继续地会犯罪，也还是继续地在犯罪。实际



 - 154 - 

上，世上所充斥的罪恶不义，虚假奸诈，和教会中和信仰上所常见的偏差谬误，异

端邪说的外在因素，都是从人所有的﹝亦即基督徒所旧有的﹞，世俗的罪恶习惯，

倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等这个内在因素而来的；而

罪恶的魔鬼则常常是利用此内在和外在的两个因素来诱惑和误导基督徒。而重生的

基督徒继续地犯罪就是如同，虽然人猿泰山是一个长大了的成人，但是在泰山要活

出人的样式时，泰山却仍然是会受到他以往所有的，与猩猩相同的动作举止，生活

习惯，思想观念的影响，而继续地表现出猩猩的动作举止，生活习惯，思想观念来

一样。 

所以，基督徒还是继续地会犯罪，也还是继续地在犯罪的这个不争的事实，

并不表示基督徒不具有神所赐的那个再造的新生命，也不表示神一开始所赐给基督

徒的那个再造的新生命还不够成熟，乃是一个不成熟的，小孩子的新生命，而不是

一个已经长成了的，成熟的新生命；因为那代表着基督徒是否活出了所具有的再造

的新生命的杯子里只要有一滴水，就是基督徒真正地活出了一项自己所具有的再造

的新生命的样式来，就表明他确实是一位重生的基督徒，也就表明他确实是具有神

所赐再造的新生命了。这就如同人猿泰山只要有一项人的样式表现出来，是不与猩

猩的动作举止，生活习惯，思想观念相同的，这就表明泰山确实是一个人，而不是

一只猩猩了。猩猩或许可以被训练去做出一些如人一样的行为来，但是猩猩只有猩

猩的生命，并不是一个人，猩猩只是以猩猩的生命去模仿人的生命的样式，而泰山

则是真正地去活出他所具有的人的生命。然而，基督徒还是继续地会犯罪，也还是

继续地在犯罪，却是表示基督徒要去活出其所具有的那再造的新生命的样式来，是

必须要经过一段学习和操练，成长和成熟的过程；而基督徒在这段学习的过程中，

一方面要认识了解，相信接受神真理的道，另一方面也要摒弃自己在相信和跟从救

主耶稣以前所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘

记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误

解谬见等，以及抗拒那些世俗的，人的观念和想法，方法和做法，异端和邪说，就

是世上所充斥的罪恶不义，虚假奸诈，和教会中和信仰上所常见的偏差谬误，异端

邪说。这就如同人猿泰山要去活出人的样式来，也是必须要经过一段学习和操练，

成长和成熟的过程；而泰山在这段学习的过程中，一方面要认识了解人的样式是怎

样的，另一方面也要舍弃他以往所有的，与猩猩相同的动作举止，生活习惯，思想

观念一样。 

因此，针对重生的基督徒学着去活出其所具有的那再造的新生命的造就，以

致基督徒能够成长和成熟的过程，有两个层面的教导是务必要同时对基督徒加以说



 - 155 - 

明和提醒的。一个层面就是要对基督徒详细地讲解神在圣经中所启示的真理，以使

得基督徒能认识了解，相信接受神真理的道；而另一个层面则是要对基督徒清楚地

言明其在相信和跟从救主耶稣之前所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被

洗除掉的，也还没有忘记的，甚至还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想

法做法，无知偏差，误解谬见等的缺失，并且也要比较和指明那些世俗的，人的观

念和想法，方法和做法，异端和邪说，与神真理的道之间彼此的差异和相互的抵

触，以使得基督徒同时能将那些内在的包袱和外在的拖累加以摒弃，而除掉基督徒

在活出其所具有的那再造的新生命的样式时的一些拦阻和障碍，且装备基督徒去抵

挡和抗拒罪恶的魔鬼常常利用那些内在的包袱和外在的拖累对基督徒的诱惑和误

导。这两个层面的教导是缺一不可，否则基督徒是根本无法得到造就，以成长和成

熟，而真正地活出其所具有的再造的新生命的样式来的。 

神除了赐给基督徒那再造的新生命，以取代其所原有的，带着罪性的旧生命

以外，神还将圣灵也赐给基督徒，内住在基督徒的里面，随时随地与基督徒同在。

基督徒在学习和磨炼，建造和更新，以成长和成熟，而能活出其所具有的那再造的

新生命的造就过程中，内住在基督徒里面的圣灵乃是担任基督徒的导师，随时随地

带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保守基督徒，并且还常常感动基

督徒，赐能给基督徒，安慰挽回基督徒。圣灵在基督徒身上的这些造就工作，就是

为了要一方面使得基督徒能够去认识了解，相信接受神在圣经中所启示的真理的

道；并且，另一方面也同时使得基督徒能够去摒弃自己在相信和跟从救主耶稣以前

所旧有的，已先入为主，根深蒂固的，并没有被洗除掉的，也还没有忘记的，甚至

还很留恋的罪恶习惯，倾向好恶，理想观念，想法做法，无知偏差，误解谬见等；

以及能够去抗拒周围世上所充斥的罪恶不义，虚假奸诈，和信仰上各式各样的偏差

谬误，异端邪说；更是能够去抵挡罪恶的魔鬼诡计多端，经常不断的诱惑；以致基

督徒能够正确地，及早地，多多地活出那再造的新生命的样式来。因此，基督徒的

重生与内住在基督徒里面的圣灵，在基督徒的学习和磨炼，建造和更新，而成长和

成熟，俾能成为神无瑕疵的光明的儿女的造就过程中，乃是相辅相成的。 

所以，我常常一再地提醒和鼓励基督徒，务必要相信和确认圣灵乃是内住在

自己的里面，也要体验和经历圣灵在自己身上的造就工作，更要配合和顺从圣灵对

自己的带领帮助，教导指正，叮咛嘱咐，提醒鼓励，坚固保守，感动赐能，安慰挽

回，借着学习如何与内在和外在的罪恶相争战，去经历各样考验的磨炼，按着神的

真理的道以心意更新而变化，不再效法这个已经是落在罪恶中的世界，以致能成长

和成熟，而将神所赐的那再造的新生命的样式完全地活出来。如此，基督徒不但可



 - 156 - 

以因着这个重生的生命的道，显在此一弯曲悖谬的世代，好像明光照耀；并且基督

徒还会本着这永恒的新生命的「以神为主，尊神为大」的特质，永远安稳地活在神

的面前，得享神所赐那满足的，永恒的福乐。换言之，也是要郑重地再一次提醒，

务请切记，基督徒在相信和跟从救主耶稣，得着神所赐再造的新生命以后，不论是

生前，还是死后，都必须要持续地受到圣灵的造就，经历磨炼和考验，以在其对神

的信心上成长和成熟，俾能一直坚守所信地忍耐等候耶稣的再来；以致，当将来耶

稣再来的时候，基督徒乃是没有玷污，完全无可指摘，安然见主，而蒙神赐那与耶

稣从死里复活以后所具有的复活的身体一样，是荣耀的，不朽坏的，灵性的复活的

新身体，于是基督徒的得救能完全实现，从此基督徒就以所具有的新生命和新身

体，永远安稳地活在神的面前，得着神所应许要赐给基督徒的福分。 



 - 157 - 

附录 

本书中所引述圣经经文的出处总览 

 

 第一段 新约约翰福音十章 10节，和合本 

 新约约翰福音二十章 31 节，和合本 

 新约约翰一书五章 12节，和合本 

 新约约翰福音三章 16节，和合本 

 新约约翰福音三章 36节，和合本 

 新约哥林多后书五章 17 节，和合本 

 新约以弗所书四章 24节，和合本 

 新约歌罗西书三章 10节，和合本 

 旧约以赛亚书五十九章 2节，和合本 

 新约以弗所书二章 1 节，和合本 

 新约以弗所书四章 18-19 节，和合本 

 新约约翰福音五章 24节，和合本 

 新约罗马书六章 11 节，和合本 

 新约路加福音十八章 27 节，和合本 

 新约约翰福音三章 3, 5 节，和合本 

 新约彼得前书一章 3-4 节，和合本 

 新约以弗所书二章 4-6 节，和合本 

 新约罗马书六章 4节，和合本 

 新约路加福音六章 43-45 节，和合本 

 新约马太福音七章 16-18 节，和合本 

 新约约翰福音三章 3-8 节，和合本 

 新约以弗所书六章 10节，和合本 

 新约彼得前书五章 8-11 节，和合本 

 新约腓立比书二章 12-13 节，和合本 

 新约以弗所书二章 10节，和合本 

 新约彼得前书四章 12-13 节，和合本 

 新约彼得前书一章 3-7 节，和合本 

 新约约翰福音六章 35节，和合本 

 新约约翰福音六章 51节，和合本 

 新约约翰福音六章 53-54, 58 节，和合本 



 - 158 - 

 第二段 新约约翰一书三章 9-10 节，和合本 

 新约约翰一书五章 4-5 节，和合本 

 新约约翰一书五章 18-19 节，和合本 

 新约罗马书六章 6节，和合本 

 新约加拉太书二章 20节，和合本 

 新约腓立比书一章 21节，和合本 

 新约提摩太前书一章 15 节，和合本 

 新约约翰一书一章 8-10 节，和合本 

 新约罗马书六章 12 节，和合本 

 新约罗马书六章 15 节，和合本 

 新约约翰福音十四章 16-17节，和合本 

 新约使徒行传二章 38节，和合本 

 新约以弗所书一章 13节，和合本 

 新约罗马书八章 9节，和合本 

 新约约翰一书四章 13节，和合本 

 新约腓立比书二章 13-16 节，和合本 

 新约使徒行传一章 8 节，和合本 

 旧约利未记十九章 1-2 节，和合本 

 旧约利未记二十章 26节，和合本 

 新约哥林多后书六章 14-16节，和合本 

 新约约翰福音十七章 20-23节，和合本 

 新约马太福音十六章 24-26节，和合本 

 新约约翰福音十二章 25 节，和合本 

 新约哥林多前书三章 1-3节，和合本 

 新约哥林多后书十二章 19-21 节，和合本 

 新约腓立比书一章 21-26 节，和合本 

 新约歌罗西书二章 6-7 节，和合本 

 新约帖撒罗尼迦前书三章 12-13节，和合本 

 新约帖撒罗尼迦后书一章 3节，和合本 

 新约哥林多前书三章 1-4节，和合本 

 新约彼得前书五章 8-9 节，和合本 

 第三段 新约马太福音五章 1-12 节，和合本 

 新约路加福音六章 26节，和合本 



 - 159 - 

 新约加拉太书一章 10节，和合本 

 新约哥林多后书四章 1-2节，和合本 

 新约哥林多前书二章 4-5节，和合本 

 新约哥林多后书十章 3-5节，和合本 

 新约哥林多前书三章 6-7节，和合本 

 新约希伯来书十一章 4 节，和合本 

 新约罗马书十四章 23节，和合本 

 新约马太福音七章 16-18 节，和合本 

 新约约翰福音十五章 5 节，和合本 

 新约使徒行传二十六章 20节，和合本 

 新约以弗所书四章 1-3 节，和合本 

 新约腓立比书一章 27-28 节，和合本 

 新约哥林多后书五章 7 节，和合本 

 新约罗马书十二章 2 节，和合本 

 新约帖撒罗尼迦前书二章 12 节，和合本 

 新约以弗所书四章 17-19 节，五章 8-10节，和合本 

 新约腓立比书二章 13-16 节，和合本 

 新约彼得后书三章 14节，和合本 

 第四段 新约以弗所书四章 17-32 节，和合本 

 新约歌罗西书三章 5-10 节，和合本 

 新约罗马书六章 12-13 节，和合本 

 旧约箴言二十四章 10节，和合本 

 旧约以赛亚书六十四章 6节，和合本 

 新约腓立比书四章 11-13 节，和合本 

 第五段 新约马太福音十三章 24-30, 36-43节，和合本 

 新约帖撒罗尼迦前书五章 1-11节，和合本 

 新约提摩太后书三章 16-17节，和合本 

 旧约诗篇一篇 1-2节，和合本 

 旧约箴言十三章 20 节，和合本 

 新约歌罗西书二章 8 节，和合本 

 新约歌罗西书二章 20-23 节，和合本 

 新约提摩太前书六章 20-21节，和合本 

 新约雅各书四章 4节，和合本 



 - 160 - 

 新约约翰一书二章 15-17 节，和合本 

 新约罗马书十二章 2 节，和合本 

 旧约民数记十四章 26-33 节，和合本 

 旧约申命记八章 1-6 节，和合本 

 第六段 新约帖撒罗尼迦前书五章 12-13节，和合本 

 新约哥林多前书二章 9-13节，和合本 

 新约约翰福音十六章 12-13节，和合本 

 新约罗马书十二章 1 节，和合本 

 旧约诗篇八十四篇 3 节，和合本 

 新约约翰福音三章 16节，和合本 

 新约罗马书五章 8节，和合本 

 新约约翰一书四章 8-10 节，和合本 

 新约约翰一书四章 19-21 节，和合本 

 新约马太福音十二章 18-21节，和合本 

 新约马太福音六章 34节，和合本 

 新约歌罗西书三章 20节，和合本 

 新约以弗所书六章 4 节，和合本 

 旧约传道书七章 15 节，和合本 

 新约马太福音七章 12节，和合本 

 新约罗马书二章 6节，和合本 

 旧约诗篇一篇 6 节，和合本 


